## SCHMITT JENŐ MŰVÉSZET ETIKA ÉLET SZERELEM

MIGRAY JÓZSEF ELŐSZAVÁVAL ÉS BEVEZETÉSÉVEL



19 ·BUDAPEST· 17 TÁLTOS KIADÁSA A címlapot és a díszeket rajzolta Kürthy György. Az arckép Székely Aladár fölvétele. Ebből a könyvből 200 számozott példány készült finom famentes papíron.

Nem könyv ez: könyvvel mit törődől? Fuss koporsótól, szemfedőtől! Könyvek zsákmánya mind a *Múlt*. De *itt* az örök *Mát* tanuld! Nem könyv ez: könyvvel mit törődöl? Fuss messze sírtól, szemfedőtől! Ez itt Akarat, ígért büszke Cél, Horgonyszedés, tengeri szél, Utolsó hídnak szétvetése ...

Nietzsche.

Fordította: Babits Mihály

## **ELŐSZÓ**

Mi magyarok úgy vagyunk nagy embereinkkel, mint a paraszt a falu tornyával. Az eresze alól nem látja, elfödi szemei elől a szomszéd viskója vagy egy félrecsapott rossz kémény. De nem is törődik sokat odahaza a toronnyal; nem tudja, hogy mennyivel magasabb, mint házának nádfödele. Nem nézegeti, nem méregeti ezt otthon, mert nincs rá szüksége. Csak mikor kikerül a határba és a falúból semmit se lát s tájékozódni akar, akkor keresi a tornyot, mely biztos irányt mutat neki, mivel magasabb a falu legcifrább, legkevélyebb házánál is, mivel túlemelkedik még a magasbanyúló jegenyék során is. Ilyenkor érzi, hogy mily jó, hogy van, mert hasznát veszi: időt kongat és irányt mutat.

Nagy embereinket mi is csak egy bizonvos távlatból veszszük észre; míg közöttünk vannak, míg közöttünk élnek, nem törődünk velük, nagyságukat nem igen látjuk; sőt hajlandók vagyunk lekicsinyíteni őket. A távlatot, hogy meglássuk nagyságukat vagy a külföld elismerése, vagy haláluk szolgáltatja. Ez volt idehaza Schmitt Jenő sorsa is. Míg törvényszéki irnok volt Zomborban ós cikkeket irogatott idehaza magyar lapokba és folyóiratokba, senki se vette észre, hogy különb a többinél, sőt ellenkezőleg: a normális emberek szemében, akik a hivatalos karrierrel mérik az emberi nagyságot, éppen kevesebb értékűnek látszott Mikor azonban Rerlini a Filozófiai Társaság egvik művét kitüntette. még is büszkélkedett vele, hogy "hazámbeli", aki korábban csak mosolygott fölötte s a magyar sajtó is büszkén ünnepelte.

Egyszerre mindenki meglátta a külföldi siker távlatában. Később itt élt közöttünk, éveken át tartott előadásokat, de csak igen kiesi körben s ha szó esett ezekről az összejövetelekről a lapokban, mindig mint valami különleges pesti furaságot, úgy emlegették. A viszonyok később arra kényszerítették, hogy végképp külföldre menjen. Midőn aztán Berlinből jött időnként haza szűkebb baráti körének hívására előadásokat tartani, már volt közönsége, hallgatósága, mert ismét a külföld távlatában állott s így tudomást vett róla a közönség is, a sajtó is és újra komoly méltatásban részesült.

Most már Schmitt az elmúlás távlatába is belejutott és alakjára egy rettenetes világégés veti fényét. Értékelése így talán általánosabbá válik. Az általános szenvedés és nyomor, a vér- és a könny tenger talán fogékonyabbá teszi az emberiséget az emberi élet alapkérdései iránt, talán komolyabban fogia mindenki vizsgálni, kutatni az emberi élet értelmét és célját, mint eddig s a nagy tömegek sem elégszenek meg azokkal a válaszokkal, melyeket az egyházak adtak, vagy ama félválaszokkal, melyeket a tudományok adnak. Az általános történelmi helyzet, mely úgy az egyéneket, mint a nemzeteket új megoldások keresésére kényszeríti kultúrában, nevelésben, gazdasági és politikai szervezkedésben egyaránt, szükségképpen át fog vezetni minden kereső, kutató elmét azon a kapun, melyet Schmitt Jenő emelt munkáiban a jövő embere számára a megismerés köveiből.

Az egyén viszonya a társadalomhoz, a nemzethez, a nemzeti kultúrához és az emberiség egyeteméhez; individualizmus és szocializmus, nacionalizmus és internacionalizmus, látszólag csupa ellentétet rejtenek magokban s e jelszavak ellentétei között látjuk hányódni a modern embert. Ki az egyikbe, ki a másikba kapaszkodik s egymással szemben mindegyik a tagadás álláspontjára helyezkedik s így a modern ember nemcsak vallásos és tudományos világnézetében, a mindehséghez való viszonyáról alkotott fogalmaiban atomizálódott, azaz hullott szét elemeire, hanem érzelmi élete, kulturális fölfogása, társadalmi és történelmi viszonya is magán hordja a belső szétzüllés bélyegét. Schmitt tanítása, a gnózis, a tiszta megismerés, mindezeket a látszólagos ellentéteket föloszlatja, nagy szintézisében a részeket egyesíti, az ember gondolati és

érzelmi világát összehangolja s mindenhová, ahol az ellentétek harca dúl, a békés megoldások lehetőségeit hozza s a rombolást az alkotással helyettesíti.

végtelen mindenség ember egyenesített a egyéniségének értelme és értéke tehát a társadalmi közösségben van adva; ez a talaja, ebben gyökerezik. Az egyéniség annál erőteljesebb, annál nagyobb szabású, minél mélyebben társadalmi közösséggel. Életének függ alkotásaiban jut kifejezésre s ezért a népszellem legtökéletesebb kifejezői, megtestesítői az alkotó művészek s a nagy valakikben az univerzális szellemi élet ébredezett. Majd a népművészet termékei, a néplélek kollektív alkotásai amelvek differenciálódott egyéniségek azok. a összhangiát kifejezésre juttatják s egyesít bennünket az esztétikai szemlélet és élvezet közösségében. Az egyetemes szellemi élet magát az egyéniségen keresztül, a történelmi feilődés folvamában feiti ki. Történelemcsináláshoz, kultúrateremtéshez, alkotáshoz számú egyéniségekre van azonban bizonvos szükség, nagy életritmusban egyesülnek és szolgálják a közös életritmusú szellemek, kedélyek. egységes alkotják a népeket, alkotják a nemzeteket. Nem véletlen tehát e földön a különböző népek keletkezése és nemzetek fejlődése, különböző, egymástól eltérő kultúrák keletkezése, hanem a mindenség életének immanens törvényszerűsége.

Mindezeknek a problémáknak a kulcsa az ember önismeretében van adva. Ez az önismeret azonban nem az egyoldalú belső szemléleten alapul csupán, hanem kiegészíti ezt egyúttal a természet- és világismerés, mert az önismeret, párosulva a természet- és világismeréssel, alkotja a megismerés teljességét, a gnózist. Így nyúlt Schmitt minden problémához.

Ha a népek és nemzetek történelmi fejlődését végigtekintjük, akkor azt látjuk, hogy kultúrájuk és szellemi értékeik egyes kiváló egyéniségek alkotásaiban jutottak kifejezésre, melyeket más népek, a később jövők, örökül kaptak saját kultúrájukhoz alapul. Úgyszólván minden nép, minden nemzet, amely eddig az emberiség történelmének színpadán szerepet játszott, lényegében kifejezhető néhány névvel, melyeknek egykori viselői alkotásaikban mintegy reprezentáló népük kulturális szerepének és értékének. A világháborúban a

magyarság föltűnt nagy életerejével, noha évszázadok idegen igája nehezedett rája, az ezzel együtt járó belső korrupció mégse tudta letörni s talán nem Véletlen, hogy épp ebben a történelmi korszakban, Európa régi, nagykulturájú midőn nemzetei a leggyűlölködőbben állnak egymással szemben, az emberiség fölszabadulásának gondolatát nagy stílben. Kelet és Nyugat határán élő, e harcokba szintén bekapcsolódott kis nemzet fia, a magyar Schmitt Jenő fejtette ki és éppen német nyelven, hogy a magyarság géniuszát kulturális hatóerőként beágyazza a nyugati nagy népek szellemi életébe. És mondhatom, hogy senki nála ezt eddig tudatosabban nem tette, mert senki úgy a magyarság történeti hivatását és föladatát nem látta, mint ő, mert a magyar géniusz kvalitatív különbségeit senki oly fönségesen nem élte át a maga teljességében, mint ő, akiben megvolt a magyar temperamentum, a nemes pátosz, acélos egyéni jellemmel s életet odaadó szeretettel párosulva, akiben anyjának ősi magyar nemessége egy világot átölelő lélek nemességévé emelkedett. Individualista volt, mint Nietzsche emberfölötti embere, de egyúttal szocialista. mint Saint-Simon vagy Tolsztoj, magyar mint Petőfi vagy Arany és szellemi kultúrájában: a megismerésben nemzetközi, mint Bolyai a matematikában, mint minden egyetemes érvényű gondolat vagy életmegoldás képviselője e földön. három előadásában, melyet 1911 telén tartott Budapesten, az emberi élet három alapproblémáját: a művészet, etikai élet és szerelem nagy kérdéseit fejtegeti a gnózis megvilágításában. Schmitt előadásai éppúgy, mint egyéb művei, nem könnyű olvasmányok, bizonyos elmélyedést, koncentrációt követelnek az olvasótól, de a szellemi munka, amelyet aztán így vele együtt végez az ember, bő terméssel jutalmazza fáradságot. Előadásaiban bizonyos alapgondolatokra, megokolásokra többször vissza-visszatér, nemcsak azért. mivel ezeket különböző időközökben tartotta s a hallgatóság egyrésze esetleg változott, hanem azért is, mivel a tárgy megértéséhez is szükséges, hogy bizonyos alapvető kérdések figyelmen kívül ne maradjanak. E három előadását magyar nyelven tartotta s gyorsírói följegyzések alapján jelenik meg először irodalmi hagyatékából. Bevezetésül Schmitt kulturális jelentőségéről szóló előadásomat csatoltam, melyet a GalileiKörben tartottam f. év október hó 21-én. Ebben ismertetem viszonyát korunk filozófiai áramlataihoz s általában a filozófiához, a tételes vallásokhoz, a teológiához s aztán rámutatok alapvető munkásságára az ismerettan és az etika terén, amellyel együtt adódik a modern munkásmozgalomhoz való viszonyának vázlatos ismertetése is, különösen a nemzetközi szolidaritás kérdésében. Schmitt életrajzát ebbe az előadásomba nem foglaltam bele, mivel azt külön megírtam bevezetésül másik, korábban tartott három előadása elé, mely T o 1 s z t o j-N i e t z s e h t-I b s e n címmel jelent meg. (Kapható a N é ρ s z a v a könyvkereskedésében.)

Schmitt irodalmi hagyatékában az itt közreadott előadásokon kívül három teljesen befejezett nagyobb mű maradt, azonkívül számos kisebb értekezés, cikk s különböző témáknak jegyzéke, vázlata. Kisebb értekezései között van egy "A m a g y a r o k ős vallás a és a gnózis" címmel, melyet más magyar tárgyú dolgaival együtt talán módomban lesz a közeljövőben szintén megjelentetni magyarul. Hátrahagyott nagyobb munkáinak címei a következők:

- 1. Das Dímensionsverhältnis als Schlüssseides Weit rätseis. Grundlegung der Weltanschauung einer neuen Kultur nach dem Zusammenbruch der alten im Weltkrieg.
- 2. Gottes dienst oder Satans dienst. Ein Wort an das Gewissen der Zeit
- 3. Die indische Theosophie als kulturelles Zersetzungsprodukt und gemeingefährlicher Aberglaube.

Ezeknek a nagyobb műveknek a kiadására valószínűleg csak háború után kerülhet a sor, noha kettő halála előtt máirészben sajtó alatt volt.

Az előadásokhoz jegyzeteket is fűztem, hogy azoknak az olvasóknak, akik az itt fejtegetett kérdésekbe mélyebben kívánnak elmerülni, némi útbaigazítással szolgáljak. Ezenkívül függelékképpen összeállítottam még Schmitt eddig megjelent müveinek teljes jegyzékét is, aminek áttekintése már némileg maga körvonalazza ennek a páratlanul álló magyar gondolkozónak hatalmas arányú munkásságát.

Budapest, 1916 november 5.



Született 1851 november 5-én Znaimban (Morvaország). Meghalt 1916 szeptember 13-án Schmargenrlorfban, Berlin mellett.

## 1916 október 21-én tartott előadás.

Mikor oly olcsó az étet, mikor a kultúrájára oly büszke európai ember megdöbbenve áll meg saját tükörképe előtt, melyet a háborús tömegmészárlás tár eléje: levetette porhüvelyét az a szellem, kinek az volt a történeti hivatása, hogy megmutassa a modern embernek, a homo mathematicusnak, a technikai vívmányok emberének az utat a keservnek, a nyomornak, az állatiasságnak s a szolgaságnak borzalmas világából a boldogságnak, az emberiességnek s a szabadságnak világába.

Ez a szellem: Schmitt Jenő Henrik volt; a szürke törvényszéki irnok, a pályadíjjal kitüntetett filozófus, az egyszerű könyvtártiszt, az üldözött "anarchista"; az általános agnoszticizimus és erkölcsi sülyedtség világában a lángszellemű gnosztikus, aki a megismerés új magaslatai felé tört s a jellemszilárdság hőse volt.

Meghalt a háború harmadik évében a militarizmus anyaországában, Berlin mellett a csöndes Schmargendorfban, ama álmodó tavak vidékén, melyeknek hullámtalan tükrében szálas, magastörzsű erdei fenyők nézik magukat, hogy elég egyenesen állanak-e, elég büszkén hordják-e tűlevelű koronájukat?

Utolsó lehetete belevegyült a hangtalan fenyőerdők gyantás illatába.

Éjjel volt, csöndes szeptemberi éjjel. Ágyában utolsót fordulva halkan mormolta: "Jeder weitere Schritt führt zum Ziel"

És rövid idő múlva a célnál volt. Elaludt csöndesen, békén, mosollyal az ajkán. Neki a halál nem volt hideg borzalom, nem volt rémület, mert már az életben győzött e sötét erő felett. Benne rég legyőzte az ész világossága a szellemi sötétség hatalmát minden alakjában; s aki az élet teljességének megismerője volt, nem borzadhatott meg egy epizódon, mely nem több, mint egy teljesen befejezett szép mondat után a pont.

Megélni egy szánalmas világ alkonyát, amely erősnek, hatalmasnak látszott s amely ellen a kishitűek szemében hiába küzdött; lélekben látni és ünnepelni egy új világ hajnalát, annak előkészítőjének és hirdetőjének lenni és szimbólumképpen – megőszült fejjel meghalni egy őszi éjjelen érettgyümölcsű munkásság után: kell-e szebb halál, van-e teljesebb életi

Schmitt kulturális ielentőségét életútia szinte maga szimbolizália. születésétől a haláláig. Atvia katonatiszt volt s tanár a klosterbrucki katonai mérnöki akadémián. édesanvia ősrégi magyar családból származó nemes asszony. A hagyományokat, az emlékeket, a családi körben magábaszivott világfelfogás szellemi kinai falát alig tizenhatéves koáttörik a kor népszerű legolvasottabb, racionalista, S bölcselőinek írásai, szenzualista és materialista régiek Voltaire, Strauss, újak: Lessing, Feuerbach. régi Bruno. Büchner Lajos művei. összedőlt lelkében, rommá lett, de a helyére azok, akik azt lerombolták, nem tudtak újat építeni. A naiv empirizmus nem elégítette ki fürkésző szellemét; az élet tartalmát és teljességét kereste, részleteiben és egészében, ámde csak szétdarabolva talált mindent, élettelenül, összefüggés nélkül. "Úgy járt, mint ahogy Goethe "Faust"-jában Mephisto mondja:

> Wer will was Lebendiges erkennen und beschreiben, Sucht erst den Geist herauszutreiben, Dann hat er die Teile in seiner Hand. Fehlt, leider! nur das geistige Band.

Az összefüggéseknek és a teljességnek a keresése vezette Kanthoz, akinek hatása alatt írta meg első szakszerű filozófiai művét: Das Wesen des Glaubens. Kritik der Negation. Ez már állásfoglalás volt Strauss-szal, Feuerbach-hal és Bauer Brúnóval szemben, de Kanttól is eltért és új csapáson igyekezett előrejutni: a vallás szimbólumai mögött kereste a világ titkát és a teremtő fantáziában látta a hatalmat mely az embert az igazság szemlélődésére vezeti. Ennek a művének a kéziratát egy másik művének a kéziratával együtt, mely Krause K. Ch. filozófiájáról szállott s amelyet a jénai egyetem egyik pályázatán meg is dicsértek, elégette. Nem kapott műveire kiadót. De vajjon ki is vállalkozott volna egy vidéki, névtelen magyar törvényszéki írnok filozófiai munkáinak a kiadására!

De minek is ott filozofálni, ahol az emberek közül a jómódúak teljesen meg vannak elégedve a sorssal, az élettel, a földi dolgok rendjével: az intelligencia iszik, kártyázik és szivarozik, a polgárság ad-vesz, disznót hizlal és pipázik, a paraszt, a munkás, a nép meg viseli a maga évezredes rabszolgasorsát és baromi munka mellett tengődik.

Egy magyar, bácskai kis városban a múlt század hetvenes-nyolcvanas éveiben filozófiai gondolatokat hordani valakinek magában, olthatatlan szomjúsággal égni örök igazságok után, megérteni akarni az élet értelmét, nem az állati tengődését, hanem az emberi életét, amelynek történelme csupa rejtélyt tár elénk minden megnyilvánulásában, művészetben és vallásban, tudományban és politikában, alkotásban és rombolásban egyaránt: nem volt-e ez őrület, ilyen nagyot-akarás egy írnokban?

uralkodó társadalmi rétegek hatalmuk megtartására Azjól berendezkedtek; nemcsak alsó- és felsőfokú iskoláik, nemcsak államilag fenntartott egyházaik, törvényesen elismert és bevett felekezetek, államilag engedélyezett erkölcsi és hitelvekkel támogatják – a gazdagokat a szegényekkel szemben, hanem gondoskodtak a "társadalmi rend felforgatásának" kivételes esetére is: olyan tekintélyt tartó helyek, klinikák és orvosi tanszékek fenntartásáról, amelyeken mindig akad egy normális, épérzékű professzor, aki megállapítja egy-egy rész koncepciójú újítóról, hogy mindaz, amit hirdet s maga az egész ember nem a kulturhistória, de a - "pathologia körébe tartozik". Hány ilyen tudományos könyvcím fut át emlékezetén az embernek csak, egy pillanat alatt is: Fall Jesus, -Sokrates, - Fall Nietzsche, - Fall Tolstoi, - Fall Fall Ibsen, – és így tovább. És mindezektől a példáktól meg nem ijedni, később sem, mikor már egy-egy tekintélyes férfiú kezdte pedzeni a "Fall Schmitt"-et is. 1

De mintha történelmi szükségszerűség lenne, hogy nagy eszmék bölcsője mindig ott ring, mint a mitológia szerint Herkulesé, ahol veszedelmes kígyók leselkednek rája. Velük kell megküzdeni. Ez a próbája annak, hogy igazi lakik-e bennük. Egy kis város szellemi sivársága, egy kor képmutató hitetlensége, egy kor, melyben a tudomány emberei rang és kitüntetés után sóvárognak, igazán olyan légkör, amelynek mérges gázai csak erős szellemeknek nem ártanak. Később, mikor egy cikkében a modern állam lényege fölött mondott Ítéletet az erkölcsi öntudat álláspontjáról, s ezért a budapesti királvi ügyészség pert indított ellene, kénytelen volt maga a vádló királyi ügyész is megállapítani róla, hogy: "Oly korban, melynek materialisztikus iránya nem maradt nyom nélkül még a legidealisztikusabb hivatások gyakorlására sem, különös elismerés illeti azt a férfiút, ki az igazságot kereste a bölcs igénytelenségével s a pap önfeláldozásával. Neki csakugyan, a német költő szavaival élve, istennője volt a tudomány és nem fejős tehene."2

Az igazságnak ez olthatlan szomjúhozója, a jellemnek e hőse, bármily hangos legyen is korunk a sok hivatalos nagy ember piaci zajától, bármily csöndesen és részvétlenül távozott is e vér- és könnytengerben fürdő világból, mégis ő ama egy, akinek nevével fog kezdődni az újkor hajnalhasadása. Mert ő volt ama hű magyető, ama egyetlen, aki előbb az észtörvények szigorú rostáján keresztül, a legteljesebb lelkiismerettel megvizsgálta az összes tanítások amit e földön embereknek adnak, s maga csak válogatott, jó magot hintett szét szerte a földön. Öt nem kötötték se se családi, se felekezeti, se párttekintetek, mert minden előítélettől és minden mellékes céltól menten. igazságot és így a legfőbb erkölcsi jót, az emberben az örök istenit szolgálta.

Ismerte egész korunk, egész kultúránk régi és újabb alapjait. Nem volt szemei elől elrejtve semmi, bármily komplikáltnak lássék is a modern ember egyéni és társadalmi élete. A maga egészében látta, azt, szellemi és gazdasági alapjaival; ismerte mozgásának összes föltételeit és

tudta, hogy mily irányban halad. És ő ama archímedesi pontot kereste, melyből az állatembernek erőszakra, vérre, aranyra és nyomorra épített világát sarkaiból kivetheti.

Merész törekvés volt ez akkor, midőn az általános köztartotta, hogy a tudományos kutatás hogy a világtörténés általános megállapította, iránvát szellemek irányítják egyéni akaratuk nagy kiket misztikus erők befolvásolnak cselekedeteikben. vizsgálva a dolgokat, közelebbről mindenütt kimutatható. hogy a történelmi események különböző erőtényezők eredői-Amik a történelmi állnak elő eseményekben cselekvésekben megnyilvánulnak, lényegükben adva általános tömegyiszonyokban, a gazdasági és politikai létföltételekben, a tömegek és az uralkodó osztályok kulturakikre végül ránehezednek még örökségképpen múlt hagyományai is. Ahogy a múltat tehát kellőképpen csak úgy ítélhetjük meg, ha ismerjük az általános viszonyokat, úgy a jövőnek távlata is csak az előtt nyílik meg, aki tömegviszonyokat és kultúrfokot áttekintve. bepillantást történelmet csináló erők szövedékébe. nver a Nem egyes emberek önkényes akaratából, nem véletlen események kapcsolódásából alakult ki a mi világunk, hanem történelmi ismeretünk legrégibb adataitól kezdve mind napig kimutatható benne mozgásának törvényszerűsége, amelyben meg van határozva az egyén viszonya úgy a tömeghez, mint megfordítva, a tömegé az egyénhez.

Ámde bármily igazolt is általánosságban ez a tömegviszonyokról szóló tan, mégis csak viszonylagos értékű a történelmi fejlődés magyarázása számára, mert a nagy történelmi jelentőségű szellemek mégsem koruk általános gazdasági és kulturális viszonyának. Amennyiben az általános, történelmi tömegviszonvoknak következményei vannak, azok nem vonódnak maguktól fizikai értelemben mechanikus úton. Az általános társadalmi sokféle erőtényezői önmagukban, külön-külön lenek mindaddig, míg egy pontban, mint a különböző színű szétszóródott napsugarak a lencse gyúpontjában, nem egvesülnek. A történelem számára ez a gyúpont az egyén, aki nemcsak egyesíti magában az adott történelmi viszonyok

erőtényezőinek szétszóródott sugarait, de a konzekvenciákat is vonja, azaz gyújt is. Ekkor válik az egyén történelmet csinálóvá. Ha Schmitt kulturális jelentőségét akarjuk megállapítani, öt is ebbe a megvilágításba kell helyeznünk, annál is inkább, mivel az egyénnek a tömeghez, az általános kulturális haladáshoz való viszonyát kevesen látták oly éles szemekkel, mint ő.

Hogy Schmitt kulturális jelentőségéről csak némi tájékoztatást is nyújthassak, több-kevesebb részletességgel tenem kell tehát korunk filozófiai rendszereihez való viszonyát, hogy látószögből milven nézte egész kapitalizmusával amerikanizmusával, korunk legnagyobb és legjelentősebb mozgalmát, a modern szociáldemokráciát, mert eme háttér nélkül az ő nagy történelmi személvisége általános világfölfogás káoszában és a jelen eseményeinek zűrzavarában elmosódnék. Rá kell mutatnom ama pontra, mikor és miért szakít a filozófiával, mikor rájön arra, hogy évezredek óta mint zavarják össze a természetismerés kérdését és módszerét az önismeret kérdésével és módszerével. aminek következtében mindennemű agnoszticizmusban a teológia az végződik, annak a nyílt bevallásában, hogy egyik szerint a természet, másik szerint az isten titkai kifürkészhetetlenek. következtében az ember úgy önmagáról, mint a társadalomhoz és a mindenséghez való viszonyáról hamis képet alkot s így egész élete útján, rossz térképek alapján akar célhoz jutni, de végül a csalódások hosszú láncolatába vagy beleun s buta megadással állati tengődésben tűri sorsát, vagy kétségbeesik önmaga fölött és gyűlölettel nézi planétánk leglegnyomorúságosabb alakját: saját vérét, szomorúbb. a embervért ivó embert.

Ha életútját nézzük, látjuk korunk mind anyagi, társaküzdeni 3 erőviszonyaival dalmi és szellemi úgy egyéni, mint társadalmi létének problémáit az: uralkodó szenzualista és materialista elgondolások nosan Jóval alapián próbálja megoldani. előbb. mint Mach Ernő, teszi vizsgálódás tárgyává érzéklésünk tényleges s jut azokra az eredményekre és megállapításokra, melyek ma az újdonság ingerével hatnak, anélkül,

ez utóbbi bölcselőnek sikerült volna megállapításai a fizikai és szellemi világ tátongó ellentéteit szigorú tudoszenzualizmus álláspontjáról mányossággal áthidalni A írta meg értekezését 1883-ban a Magyar P h i 1 o s óo h i a i Szemlében "A szellemi működés, mint érzéki funkciók összjelensége" címmel; ugyancsak erről az álláspontról írta meg, mint címe is mutatja, ama művét is, melyet a berlini filozófiai társaság 1887-ben fölvett kiadványai sorába: és kitüntetett ..Das niss der Hegelisehen Dialektik, beleuchtet vom concret sinnlichen Standpunkt e."

e korba eső munkáit áttanulmányozzuk, nemcsak találiuk. hogy Machot előzte meg alapgondolataiban. azt hanem Bergsonnal szemben is több kérdésben kell állapítanunk Schmitt elsőbbségét, de egyúttal azt is, a tényeket és a problémákat sokkal jobban és világosabban látta már akkor, mint e két bölcselő, aminek következtében a szenzualizmus által nyújtott megoldási lehetőségek ki nem elégíthették s továbbvezető utakat keresett. De ezzel aztán filozófiának. Számára nemcsak a hátat is fordított a hat mesevilága dőlt össze égen és földön, hanem rájött arra is, hogy a filozófiák megoldási kísérletei is csak eredménytelen erőfeszítések s minden filozófiai okoskodás halványan pislogó mécs az iskolatermek fülledt légkörében. Ő pedig az élet napját kereste.

Hegel követője nem tudott lenni, aki a gondolati szellemi tevékenységet eleven szemléletben, az fogta föl s így akart az emberi szellem titkaiba behatolni, merev, élettelen halottian gondolati alakzatokat, hogy az időt, a kategóriákat a dialektika Kant sémáit, & teret, segélyével életvalósággá változtassa. De megoldásai negatív természetűek voltak. Schmitt pedig minden tekintetben pozitív szemléleteket követelt. Ez a törekvése vitte az ellenkező oldalra-, a szenzualizmus álláspontjára, de viszont az a törekvése, hogy az összes tüneményeket és élményeket pozitív szemléleti formában állítsa elő, kizárta, hogy a szenzualizegyoldalúsága megoldást nyújtson számára az egveteéletfunkciók tényével szemben. A szenzualizmus relatív jogosultságát kezdettől látta, ezért próbálta meg tehát

Feuerbach álláspontjához csatlakozva a gondolatit, a szellemit, mint érzékileg határtalant és végtelent előállítani. De be kellett látnia, hogy a gondolkozást, mely minden mozzanatában egyetemes jellegű, nem lehet agy funkciónak tekinteni

De ezek a próbálkozások természetüknél fogya nem vezeteredményre, minthogy egyetlen filozófus álláspontiát mindenki által egyformán ellenőrizhető életelfogadtatni. tényképpen Minden filozófia hipotézisekre épített kombinációja a változó tartalmú fogalmaknak s ez az oka, hogy a filozófiai rendszerek is úgy folynak, úgy változnak, mint a folyók hullámai.

A filozófia diskurzív tudomány, azaz olyan tudomány, mely minden valóság ősokát, alapját s az emberi intellektusnak ehhez való viszonyát értelmi következtetések s ezek összekapcsolása, útján törekszik megállapítani.<sup>4</sup>

Schmitt kulturális jelentősége elsősorban abban van, hogy megállapította a filozófiai próbálgatások évezredes eredménytelenségének az okát, rámutatott arra a tényre, hogy miként zavarodott össze a természetismerés kérdése az ember önismerésének a kérdésével, aminek következtében hol a természetismerést fertőzte meg a spekuláció, hol az ember önismeretét korlátozta a természetismerés a maga speciálisan körülhatárolt területére.

Azzal, hogy szétválasztotta a természetismerés kérdését és módszerét az önismeres kérdésétől és módszerétől, egy új világ felé tört az emberiség számára utat, mert az embernek és a mindenségnek az életét, az összes földi és égi dolgokat, szellemit és anyagit a megismerésnek teljesen új világításába helyezi. Új viszonyban látja magát az ember embertársaival és a mindenség életével szemben, aminek következtében életének külső formáit is kénytelen átértékelni éppúgy, mint ahogy a fantáziaalkotta vallások színes ködeiből kiszabadult ember megteremtette szellemi életének és általános kulturfokának megfelelően azt a világot, amelyben ma él és szenved, szemben a múlt letűnt társadalmi alakzataival és szervezkedési formáival.

A természetismerésnek az a föladata, hogy a bennünket környező világ tüneményeiről, azoknak összefüggéséről bennünket tájékoztasson. Fizikumával és anyagi életföltételeivel ebbe a külvilágba, a fizikai világba tartozik az ember is. A letért való küzdelem a természet roppant erőivel szemben annál könnyebb a számunkra, minél több és minél tökéletesebb, minél megbízhatóbb adataink vannak a bennünket környező külvilágból. A külvilág, a fizikai világ számunkra elsősorban és mindenek fölött érzéki világ, amelyről érzékeink útián szerzett érzéki adataink vannak, amelyeket az emlékezet nagy tárházában őrzünk, állandósult képek, azaz képzealakjában. Tudjuk jól, hogy az ember állandósult képe egy tárgyról vagy dologról, az úgynevezett képzete nem azonos magával a tárggyal, a dologgal. Képzetem az útról, a hegyről, az erdőről nem azonos sem az úttal, sem a heggyel, sem az erdővel; ez többé vagy kevésbé élénk vagy homályos másolatféle, egy sajátságos másodpéldány, amely, noha szerkezetében egészen más, mégis tart valami közösséget az eredetivel s ennek a többé-kevésbé jó kapcsolatnak, a hű képmásnak köszönhetem, ha nem tévedek el az erdőn keresztülvivő hegyi úton. A külvilág összes tüneményeiről csupa ilyen természetű másolatom van, csupa- "képem", melyeknek hűségéről, helvességéről csak összehasonlítás útján győződhetünk meg. Bájtunk kívül van tehát egy eredeti jelenség bennünk. az emlékezésünkben. van egy másolata és mi tudjuk, hogy a kettő nem egy és ugyanaz.

Természetismerésünk módszere tehát összehasonlító, diskurziv.<sup>5</sup>

De vajjon lehet-e, helyes-e, ha ugyanezt a módszert alkalmazzuk saját élettényeink megismerésére!

pontszerű alapérzetektől kezdve, testiségünk képzeteink, érzetei, fantazmáink gondolati tevékenyséés günk és érzésvilágunk nem közvetlen élményeink-e, amelyek úgy igazak, amint tudatunkban megjelennek s amelyek minden izükben önmagukkal azonosak, miknek odakint a külső világban egyáltalán nem felel meg semmi. Ezek nem egy hullámtalan tükröződnek bennem, mint tóban partmenti fák képei vagy az úszó bárányfelhők, ezek az élménveim nem rajtam kívül lefolyó tüneményeknek semben<sup>1</sup> megőrzött másolataiképpen jelennek meg bennem, hanem ezek együtt jelentik az én - énemet. Belső élményeímet közvetlenül élem át s azokat közvetlenül szemlélem is. A belvilágunkban tehát az élmény és a szemlélet azonos. Belvilagi élettényeink nem másolatok, azok önmagukkal azonos eredeti élmények, s mint ilyeneknek sehol se felel meg valami rajtuk kívül létező "valóság" vagy "eredeti ősök".

Saját élményeinket tehát nem diskurzív úton ismerjük meg; az önismerés módszere tehát nem az összehasonlító, a tükröztető, nem reflektív vagy spekulativ, hanem Önmagára eszmélő, azaz intuitív módszer.

A filozófia azonban Thalésztől kezdve a tükröztető, a spekulatív, az öszehasonlító módszert alkalmazta az ember belvilagi élettényeinek megismerésére is: állandóan belvilagi élettényeinek eredetijét kereste s miután ezt nem tudta megtalálni, mint egy ló állandósult képének, a képzetnek a konkrét érzéki alakját, értelmi következtetések s fogalmak öszszekapcsolása útján próbált az alanyilag adott tükörképből az eredetihez visszajutni. Ezekből a mesterkedésekből születtek meg a különböző filozófiák alapelvei, a princípiumok, mint amilyenek a jól ismert "magánvaló", az "akarat", a "szubsztancia", az "erő és anyag" és még sok mindenféle egyéb új terméke a fogalmak eme költészetének.

De akár a teológiai, akár a filozófiai 'látószögéből tekintette is magát az ember, lényegében önismerete szempontjából saját értékének és a természetben való helyzetének megállapítására nézve egyre ment: az ember mint olyan, mindenképpen véges alak, kivel szemben áll vagy egy mennyei önkényúr vagy a könyörtelen nagy természet, mely a mulandó idő kerekét reágördíti s összezúzza, mint a többi kis és nagy férget.

Úgy a teológiának, mint a filozófiának, különösen korunk divatos szenzualista irányainak közös jellemvonásuk a csődjének bevallása, a teljes agnoszticizmus. Az ember helye a természetben pedig ugyanott van, ahol az állaté, Bergson szerint az különbözteti meg csupán, hogy szerszámot készít, következtében indítványozza, hoigy aminek azt homo f a b e r-nek, sapien s-nek, hanem szerszámkészítő állatnak neveztessék. Ilymódon most már nemcsak a teológia üti az emberre a szolgaság bélyegét, de a tudomány is, a bölcselet is. Az ember a gép egy részévé válik, az eszköz céllá

lesz, az ember értéke és méltósága holt dolgokra, munkaeszközökre, gépekre koncentrálódik s életének célját és tartalmát ezek adják, kiegészítve a gyilkolás és rombolás szerszámaival és gépeivel.

És állítsuk be James, Mach és Bergson emberét koamelynek gazdasági törvényeit runkba. Ricardo fölfedték előttünk. melyeknek vasláncából se nemzetek. egyesek kiszabadulni nem tudnak s aztán próbáljunk más. emberségesebb életviszonyokra gondolni. De hogyan, mikor például Mach szerint a gondolkodás egyetlen föladata tényekhez való szigorú alkalmazkodás: az adott tapasztalatoknak a lehető tökéletes és hű utánképzése, a dogokat úgy gondolni, amint vannak. Bergson emberét már bemutattuk. tehát volna még James-szé, akinek álláspontjáról a gondolkozás értékének egyetlen kritériumát egybehangzóan a mávéleményével, annak gyakorlati hasznavehetősége sik kettő adja meg. Ezt a gyakorlati hasznavehetőséget pedig amerikai értelemben kell vennünk. Vajjon nem bizony híják-e a történelmi események, hogy mily igaza volt Schmittnek, mikor 1913-ban Bergson filozófiájáról tartott előadásában ezeket a problémákat fejtegetve, a következőket mondta:

"Úgylátszik, mintha végzetes sors lebegne ama égtáj alatt, ahol a borzalmas tornádók és viharok pusztítják időnként a falvakat és a városokat, ahol a préri- és erdőégések egész országokat tesznek sivárrá, ahol a fölszabadult elemek néóra alatt évtizedek kultúráját söprik el. ahol egykor indiántörzsek zsákmány után leselkedve, korlátlanul kóboroltak. Jöttek aztán a fehérek, hogy kiszorítsák az indiánokat és maguk váljanak indiánokká, de sokkal veszedelmesebb formában, hogy az általános, eredetileg európai kultúrát borzalmasabb pusztítással fenyegessék, mint valaha indiánok a fehér farmereket. A yankee-k aranyat és zsákmányt kereső rézbőrűekké váltak, akik nem csupán a prériken bolyonganak, hanem átszáguldják az egész földtekét, A szabadságharc és a rabszolgákat fölszabadító háború ideáljait és erényeit régen sutba dobták, noha olykor még mindig dicsekvőleg emlegetik, de nem egyéb ez ma már, mint nagyon is elvékonyodott és átlátszó takarója a legborzalmasabb általános rabszolgaságnak. A régi ideálok helyébe újak léptek: a trösztök rettenetes alakjai, új sárkányok, melyek borzasztóbbak a modern emberiség számára, mint az ősember számára voltak az állatvilág szörnyetegei; mindazok a szörnvetegek, melvekkel Herakleszek, Thezeuszok küzdöttek, eltörpülnek ezek mellett, melyek periodikus emberáldozataikat százezrével szedik. Amerikai befolvások érvényesülése az elmélet és gyakorlat minden terén, művészetben és tudományban éppúgy, mint közszokásban és erkölcsben cs ak az általános eldurvulást jelenti. Az amerikanizmus előtt csak egy tiszteletreméltóság van: az anyagi eredmény. a pénz; egy taktikát ismer: a korrupciót minden téren, az üzleti, a politikai és az intellektuális életben egyaránt és csak egy istent minden temploma és szektája ellenére: a mammont! És ez a nyugati invázió jobban veszélyezteti kultúránk "szent jogait", mint a keleti sárga^ veszedelem, amely szintén amerikanizmus következtében lett aktuálissá. szellemi értéknek, minden erkölcsi fogalomnak az elvadulása. szellemnek és a kedélynek hihetetlen elszegényedése szétzüllése egyenes következménye az amerikanizmus indiánus megjelenésének, ezen "tett"-emberek fölvonulásának."<sup>6</sup>

De az emberi életnek, az emberi társadalomnak szenzualista és mechanikus fölfogása nemcsak az uralkodó osztáegyetemek szolgalelkű lvok által fönntartott tanárait. szellemi kútmérgezőket jellemzi, hanem, saina. munkásmozgalmat is megmérgezte ez a minden specifikus világfölfogás. És hogy tagadó nemzetközien a szervezett proletariátusnak semmi pozitív ereje nem volt a kitörésének megakadályozására, világkatasztrófa noha nyugateurópai országokban milliókra rúg szocialista a választók és százakra a képviselők száma, annak nemcsak abban kell az egyetlen okát látnunk. hogy mindenütt kisebbségben voltak a háborút csinálókkal szemben, hozzájárult a szocializmus hatóereiének értékűségéhez az is, hogy sem a tömegekben, sem a vezető egyéniségekben nem volt elég lelkierő arra, hogy a nemzeterkölcsi követelményének szolidaritás eleget volna tenni. Ennek az oka megint nem egyes embereknek elvekhez való hűtlenségében van, hanem az általános világfölfogásban, amely úgy az elnyomókat, mint az elnvo-

mottakat akaratuk megnyilvánulásában, erkölcsi cselekedeteikben teliesen egy színvonalra helvezi. A szocializmus töralapjaiban, múltjában, szellemi és ténelmi erkölcsi motivuszületett. Ha végigolvassuk a társadalmi reformmokból törekvések történelmét, a múlt idők szocialistáinak, az úgyműveit. utópistáknak a mindenütt megtaláljuk törekvéseik megokolásaképpen, hogy társadalmi rendet az a emberi élet magasabb értéklésének alapián akarták mássá jobbá tenni, az emberi élet méltóságának megfelelően átalakítani Vagvis: ébredező emberi öntudatuk világításánál meg koruk társadalmának hibáit és látták bűneit s öntudatuk fejlettségi foka volt számukra az a mérték, melvet koruk viszonyaira S iövő tervezgetéseikben alkalmaztak.<sup>7</sup> szellemi öntudatuk foka emelkedett nem volna általános kulturális színvonala fölé. úgy nem lettek volna koruknak és társadalmi életüknek kritikusai. reformtörekmegelégedett nyárspolgárok, vések hordozói hanem akik azt bizonygatták volna. olvan tudós férfiak. mindazok a viszonyok és dolgok, szokások és erkölcsi elvek, melyek éppen adva vannak, emberileg a lehető legjobbak, maradandók s az emberi gondolkodásnak a föladata nem az, hogy erkölcsi szempontból új célt állítson, amely haladni kell, hanem az, hogy a meglevő, az adott tényekhez lehető legjobban alkalmazkodjék!

modern szocializmus elméleti megalapozói, Marx és Engels, noha Hegel iskolájából kerültek ki. annak magyát nem vették át a nagy történelmi mozgalom egyik építőkövének, módszerét, dialektikát tartották csupán a hasznavehetőnek s ami minden világnézet lényegét illeti, az miyoltára vonatkozó részben, a német szenzualizmus képviselője, Feuerbach Lajos volt mesterük. a egyoldalú fogalmi idealizmusa nem elégítette ki őket, volt benne hús és vér, nem volt benne élet és rideg ellentétkonkrét érzéki ben látszott állani a valósággal, amelynek lüktető életereje őket lebilincselte. A konkrét érzéki ember adott társadalmi rendiével, munkaeszközeivel történelmileg és termelési módjával közelebb állott hozzájuk, mint a fogalfogta meg hegeli költészete. Ami nem őket, figyelmen kívül hagytak, ami pedig a hegeli filozófia lényege volt, az a gondolat tényeinek univerzális természete volt, aminek fölismerése az emberiség szellemi feilődésének történetében Hegel érdeme.8 Nem a gondolkodás működési folyamata és ennek törvényei – amit a hegeli dialektika fejez ki -, hanem a gondolkodás ténye és ennek mibenléte teszi az embert emberré, emeli az állat fölé úgy mint folyton változó társadalmi életében. Marx és Engels. noha több ízben foglaltak állást a filozófiai materializmus ellen,<sup>9</sup> a gondolati tevékenység tényében és tartalmában a dialektikán, azaz a logikán kívül még; sem láttak egyebet gondolkodást úgy fogták föl, mint a történeilmileg gazdasági viszonyoknak és termelési eszközöknek a adott vetületét <sup>10</sup>

Az emberi élet tartalmát és mibenlétét a szenzualizmus az érzéki élettények összműkÖdésére redukálta, a marxizmus? pedig a történelmi fejlődés ökonómiai és indusztriális elgondolásával – céljai ellenére – úgy az egyes embert, mint a tömegeket gondolkozásukban s így lelkük legmélyén, a kapitalizmus organizációjához láncolta. Mit jelenthetett aztán egyebet ebben a szellemi és történelmi légkörben az öt világrészen áthangzó csodásan szép kiáltás, hogy – "Világ proletárjai egyesüljetek!" – mint üres frázist.

adhatott volna ennek tartalmat, eletet; mi tehette volna e nagy emberi jelszót erőssé, hatalmassá, egy új megmozdíthatatlan világkorszak kezdetének alapkövévé? Az egyesben az a tudat, hogy az élet tartalma az, amit az ember megeszik és megiszik, minden egyéb, ami ezen túl van, erkölcsi ideál, lelkiismereti szabadság, csak értéktelen rögeszme, minden valótól elszakadt ideológok fantazmája; vagy az az elgondolása a történelmi fejlődésnek, hogy azt elsősorban mindenekfölött nem emberek csinálják áltaés kultúrfokuknak erkölcsi színvonaluknak lános és megfelelően, hanem az automatikusan, mintegy magától csinálódik a termelőeszközöknek, a termelés módiainak és viszonvainak ellentmondásaiból és összeütközéseiből. Az élet materialista fölfogása s a történelmi fejlődésnek mechanisztikus indusztriális elgondolása nem vezethetett máshová, ahová tényleg vezetett is a proletárság táborában: a nemzetköziség összeomlásához.

A munkásmozgalomnak ez a tragikuma történelmileg kapitalizmus viszonvaiban. nemcsak hatatom de magán belül is meg volt alapozva abban az életés világfölfogásban, melvre a munkásság nemzetközi szövetépült. Az anyagi érdekközösség csak addig teremt szolidaritást az emberek között, amíg ez az érdekközösség megvan. A nemzeti kapitalizmusok fejlődése azonban abban a pillanatban széttépi a munkásság nemzetközi érdekközösségének gyönge szálait s a munkásokat a nemzeti kapitalizmus bűvkörébe vonia, akik szinte maguktól válnak szociálés szociálpatriotákká, imperialistákká mihelvt nem ják őket más célok, mint tisztán a munkabér, a munkaidő, a szociális biztosítás s egyéb ilven, noha fontos kérdések, de mégis aprók az emberiségnek általános nagy történelmi céljaival szemben.

nemzetközi munkásmozgalomban nincs Hogy meg a történelmet csináló, belső összetartó erő, azt éles szemekkel látta Schmitt már a kilencvenes évek elején. Ő, aki az emberiéletének legbensőbb ség történelmének és rugóit szocialista kutatta. tisztában volt azzal. hogy a munkásmozgalom nemzetközisége egységes, tudományos világnézet nélkül homokra épített palota, melvet az első nagy vihar úgy elsöpör, mintha sohase létezett volna. Az volt a fölfogása, hogy a szocializmust mindent magában foglaló világnézetté, az emberek között belső kapcsolattá, azaz religióvá kell kiépíteni, hogy győzelmi útja biztosítva legyen. Ezt ki feitette "Die Religion des Geistes" című folyóiratának 1894 márciusi számában közzétett egyik cikkében (An die Sozialdemo k r a t e n). De éppen a német munkásmozabszolút egvoldalú, materialista iránya kizárta azt, hogy ebben a cikkében és később hasonló céllal irott cikkeiben kifejtett álláspontja a munkásság szélesebb. köreiben visszhangra találhatott volna.

Hogy egy egységes, tudományos világnézet s egy pozitív szocialista erkölcsi világfölfogás hiánya végül hová fog vezetni, azt egy igen érdekes vitában fejtette ki Tolsztojjal együtt, akivel sok kérdésben közös nézeten voltak.

Spielhagen Frigyes 1895-ben a Neues Wiener Tageblatt karácsonyi számában egy nyílt levelet intézett

Tolsztoj Leóhoz,, mely arról szólott, hogy az orosz börtönökben agyonkínzott Drozsin Miklós tanító nem a cári kormányban és az orosz állami intézményekben kell az okát keresni, hanem az ő tanításaiban, amelyek olyan esztelen cselekedetekre vezetnek jóravaló, nemeslelkű embeaminőt ez a fiatalember is reket. mint elkövetett. Ezért Drozsin gyilkosa nem más, mint maga Tolsztoj. Azután kifejti, hogy mennyivel józan a b b, gyakorlatibb és célravezetőbb a szociáldemokraták eliárása. ellenes politikája. Erre a nvílt levélre Schmitt válaszolt a "Religion des Geistes" 1896 januári számában, amely folyóiratnak tudvalevőleg Tolsztoj is munkatársa volt és kifejtette, hogy háború esetén hová visz szükségképpen az egyik út és hová a másik. A szociáldemokrata pártok állásfoglalásáról akkor ezt írta: "Ön dicséri a szociáldemokratákat, akik alapelveiket az életben megtagadják. Nos ezek az emberek menthetetlenül a kompromisszum sikamlós útján vándoroknak és a kormány lapjának, a Pester Lloydnak minden jó oka megvan arra, hogy Bebelnek dicshimnuszokat zengjen és kormányképesnek hirdesse. Ezek az emberek lényegében közös talajon állanak az uralmon levőkkel s mindennel, ami fönnáll". Majd később Tolsztoj erre vonatkozólag a következőket irta Schmittmek: "Spielhagen nyílt levelét nekem is megküldték. Ön nagyon jól megfelelt neki. Ha több időm lett volna, úgy én nem neki válaszoltam volna, hanem a szociáldemokratáknak, amit én már régen mondani óhajtok, hogy úgy szocialista, mint a liberális tevékenység nemhogy hiábavaló, hanem célhoz sem vezet, azonkívül még nagymértékben veszedelmes is, mert a legjobb erőket vonja magához s ahelyett, hogy a fiatal emberek megszoknak, hogy emberi méltóságukat kiküzdjék és megtartsák, kompromisszumokhoz szoktatják őket úgy, hogy az emberek, míg azt hiszik, hogy még mindig az igazságért és a szabadságért küzdedenek, átmennek az ellenfél táborába."11

Azt hiszem, hogy ezek a megállapítások, melyeket Schmitt és Tolsztoj tisztán azokból az alapelvekből vezettek le, melyekre a modern munkásmozgalom fölépült, teljesen beigazolódtak úgy személyekre, mint nagyrészt a szervezett tömegekre nézve is. Példában Vanderveldetől, Guesdetől

kezdve a francia, német, angol munkáspártok többségi képviseletéig, mindenki tetszése szerint válogathat!

Hogy hova visz az egyik út és hova a másik, immár megállapítás többé, teoretikus hanem történelmileg nem igazolt tény s ezzel, azt hiszem, a két, szöges ellentétben álló világfölfogás igazsága és értéke fölött is befejeződött a vita. Schmitt a szocialista munkásmozgalom forradalmi gesztusát tudománytalan romantikának tartotta, amely a francia nagy forradalomból maradt a munkásságra örökül, amelv inkább akadályozza, mintsem elősegítené céljai elérésében. A célhoz forradalmosításában. utat az elmék heroikus akarat kifeilesztésében és öntudatos organizációban látta. Miután az erőszak elvét úgy az egyéni, mint a társadalmi életben elvetette, a munkásság szervezkedését és osztályharcát illető szociáldemokrata munkásmozgalomhoz kérdésekben a közelebb állt, mint az anarchizmushoz, míg a társadalmi szervezkedés kérdéseiben, mint aminők a mezőgazdasági és ipari szervezésének kérdései termelés a Tolsztoiial egvütt Kropotkin nézeteit vallotta. 12

A teológiai és filozófiai agnoszticizmussal szemben pedig, mely az embert gondolkozásában, életelveiben és tetteiben egyként lealjasítja s a nagy nép tömegeket kiszolgáltatja az uralmon levők kényekedvének, Schmitt az intuitív megismerés forrásait újra megnyitva, a régiek mellé úiakat fakasztva. a modern ember számára lehetővé tette. hogy meglelje önmagában azt a szükséges szellemi és erkölcsi erőt, mellyel magának utat törhet egy szabadabb, egy emberségesebb világba.

Egy új világ kialakításához, a mai társadalmi renddel szemben, egy új társadalmi rend szervezéséhez embertípusra van szükség. Se a teológia, se a modern szenzualizmus vagy materializmus nem alkalmas arra, hogy ezt az úi embertípust vágyában és akarásában, szellemileg és erkölmegalapozza, állatembert emberré az feilessze, emberré nevelie.

Schmitt gnózisa azonban az általános agnoszticizmussal és következményeivel szemben új perspektívát nyújt az emberiség számára.

Az intuitív szemlélet szilárd talaján állva, a belső élet-

tények valóságának elismerésével és megismerésével fölöslegessé válik az ember számára a h i t és föloszlanak szemei előtt a különböző filozófémák fogalomködei, melyek horizontját szűkké, végessé tették s megnyílik előtte a lét minden szépsége, nagysága és fensége élete végtelenségének távlatában

A gnózis nem indul ki föltételezéseikből, se ilyeneket neon csinál, se ilyeneket el nem fogad, éppoly kevéssé, mint a matematika. A gnózis, amint látni fogjuk, nem egyéb, mint a matézis önismerete. Ez az értelme a régi görög jelszónak, hogy a gnózis – matézis, és ahogy a matézis nem dolgozik autoritásokkal és hipotézisekkel, hanem tiszta szemléletekkel, úgy nincs szüksége a gnózisnak se képhitre, se önkényesen alkotott filozófiai reflexiókból született vak fogalmakra.

Már láttuk, hogy miben különbözik a természetismerés módszere az önismerés módszerétől; az egyik, a természetismerésé a diskurzív, az összehasonlító, a mások, az önismerésé közvetlenül szemlélődő, intuitív. Azember fizikailag véges funkciók egységje s mint ilyen, fizikumával nem födi a fizikai jelenségvilágot, mint például ahogy két egybevágó háromszög egymást födi. Testiségén kívül tehát lejátszódhatnak, melyek érzéki jelenségek is belvilágában tükröződnek, melyekről magának sajátságos emberi funkcióval képeket, fogalmakat alkot. Miután raita kíviil leiátszódó ielenségekre való eszméletről van szó. mikor képeit belvilágában tudomásul ismereti veszi. ennélfogva mindig kérdéses lesz számára, hogy egy ismereti képnek, fogalomnak tulajdonképpen milyen valóság. milven eredeti felel meg.

Belvilági élettényeinkre azonban ez a kérdés nem áll, mert azok önmagukkal azonosak, eredetiek és nem másolatok. "Ismerd meg tenmagad!" – régi görög jelszó, tehát a gnózis alapja. Ezen az úton indult el Szókratész is, a nagy görög, akinek végül a méregpoharat kellett kiürítenie, mert tanainak következtében a régi istenek elvesztették az ifjúság szemében nemcsak tekintélyüket, de létük alapját is, és a *lélekben ennek* következtében *végbemenő* változás fenyegette az akkor fönnálló isteni eredetű társadalmi ren-

det is; ugyanezen az úton indul el a modern gnózis is, azzal a különbséggel, hogy ezen az úton meg is marad, nem tér át a másik, vele párhuzamosan haladó, de más célt szolgáló útra, a természetismerés összehasonlító módszerének alkalmazására, tehát mindvégig megismerés marad és nem lesz belőle – filozófia, mint a görögöknél.

érzékszerveink működését vizsgáliuk és azokat adatokat, melyeket azok számunkra g, külvilág tüneményeinyújtanak, nagyon hamar eljutunk azokhoz a hoz, amelyeken túl mindenütt a pszichikai, a lelki és szellemi tünemények jelentkeznek. Az ízek, a szagok, gok, a felületszerű tapintási adatok és a színek, a látás szintén felületszerű adatai kímerítik mindnyájunk számára azt. külvilág érzékszerveink útján nyújt. tér. amelyben pontszerű idegérzeteinket, méretű szerű irányérzeteinket, a nyomásnak és a feszülésnek teit, továbbá felületszerű tapintási és látási érzeteinket egy egységbe foglaljuk, már nem érzéki adat, már nem fizikai jelenség. Se tapintás, se látás útján a fa belső erezetét, a fában rágó szút meg nem látom, észre nem veszem mindaddig, míg egy új metszéssel a felületre nem hoztam. Ha a szemén hályoggal született vak embert megoperálják, addig, míg be nem gyakorolja magát az érzékszervi adatok, mozgási, tapintási és látási érzetek automatikus, gyors kapcsolásába, mindent csak síkban lát s a saját szobájában, amelyben vakon bátran mozgott, látva jó darabig nem tud tájéminden jó tájkép bizonyítja, kozódni Különben fizikailag mi csak síkban látunk s a színekhez, a fény és árnyék kombinációjához a távlatot a fantáziánk teremti meg.

De mi ez a fantáziát

A szerves élet működése. A szerves életet a szervetlentagoltságának és működésének végtelenül finomabb gazdagabb volta különbözteti meg. És mint ilven, természeténél fogva magában foglalja a szervetlen világ részeit. így mi fantáziánkban meg mindenütt működésének találiuk határolásaképpen érzéklésünk adatait Α fantázia legalsó működése, e háromméretű teret alkotó lelkiműködés az emberben és az állatban közös s általában a magasabbrendű állati létre jellemző tulajdonság, a tudatos mozgásnak,

térben való helyes tájékozódásnak legfőbb alapföltétele. És nem minden alap nélkül kereste egy német filozófus, Froschhammer a fantáziában, mint a szerves élet magasabb életmegnyilvánulásában, mint kvalitatíve magasabb funkcióban a természet organizáló működését. Ugyanaz a funkció, ami érzéki benyomásainkat bennünket képessé tesz arra, hogy egy fantazmában, egy emlékezési képben ne csak megrög zitsük. azokat egvütt nem ielentkező. teliesen hanem hozzuk, ilymódon új dolgokat teremtsünk, kapcsolatba a mindenségben, mint a szervetlen világ háttere, mint határtalanban menő működés, szintén alkotó, teremtő erő.

Az ember belvilág! élettényeinek sorát azonban a fantáziaműködés nem meríti ki. Az ember a fantázia terén túlmegy, háromméretű terek. geometriai alakok. változatukban benne vannak egy másik térben: a végtelen geometriai térben. Képeink, képzeteink térben. azaz szintén össze vannak foglalva, mint az összes lehető végtelen geometriai alakok а térben. ezekben fogalmakban, a logikai ítéletekben. a És ez működés, a logikai-matematikai funkció tesz bennünket emberré, emel bennünket az állatvilág fölé, s tesz bennünket nemcsak a természet, de az egész mindenség urává.

a fantázia működésénél láttuk, hogy ez, mint a szerves élet megnyilatkozási formája, mennyivel gazdagabb, finomabban tagolt, minden érzékletit magában foglaló, rajta tulajdonságában másnemű működés. Ugyanúgy túlmenő, viszonylik logikai-matematikai működésünk belvilágunkkétségtelen ténye és nak ez adottsága a a működéshez, mint ez az érzéklési adatokhoz: nála mérhetetgazdagabb, amely nagyobb. nemcsak egybefoglalója, szintézise mindannak, ami a fantáziaműködésben már adva van, hanem lényegében más működés, amely a szerves élet az egyetemesbe terjed s mint ilyen minden határain túl mozzanatában egyetemes jellegű is.

Könnyen kimutatható, hogy minden matematikai gondolat az érzéki képszemléletek összes variánsait, változatait magában foglalja. Ezt a tételt például, hogy egy szög két szára között végtelen számú szög lehetséges, csak úgy mondhatjuk ki törvénynek, ha ezt a szögek szárának minden

állási esetére nézve, minden térre egyformán vonatkoztatjuk s minden variációt, minden lehető szögállást egyetlen osztatlan pillanatban áttekintettünk, minélfogva minden időn túl minden intellektusra nézve is érvényes, függetlenül minden érzéki kvalitástól, azaz tulajdonságtól.

tetszésszerinti matematikai tétel egyformán alkalmazható minden lehető érzéki kvalitásra. A gondolkozó individuum ezen aktusában tehát az érzéki képszerű, minden érzetkvalitásának összes lehető változataival egybe van foglalva, amennyiben az ember saját gondolati tevékenységének mibenlétére és tartalmára, általában a gondolkodás értelmére esza tényt, abban a pillanatban mindenki elismeri, mél. Ezt mikor a figyelme kivételt nem tűrő logikai-matematikai törvényre irányul, ámde a gondolkodásban kevésbé gyakorlott ember, a gondolati működésnek eme mindent magábafoglaló tényét bizonyos velejáró tünemények következtében landó nyomban letagadni is, anélkül, hogy rájönne az ellentlogikai-matematikai szemléletben a konkrét. Α képszerű alakok elmerülnek, eltűnnek, mint ahogy a léghajós szemei elől eltűnnek az egyes fák, házak, terek, dombok, mikor egy bizonyos magasságba ér, honnan letekintve, minden egyetlen szürke folttá olvad előtte össze. A gondolati a logikai-matematikai aktusban. szemléletben is tünemény áll elő: az egyes konkrét alakzatok eltűnnek a végtelenségnek és az egyetemességnek távlatában. A kritikátlan gondolkozás, miután nem az intuitív szemlélet álláspontján áll, hanem reflexiókkal dolgozik, e tünemény lényegét föl nem ismerve, megjelölésére egy rossz hasonlatot használ: mint ahogy a gyerekek a gesztenyéről a héját, úgy fejti le a filozófus is az érzéki élményről a maga héját, amint eljárását nevezi – elvon, a b s z t r a h á l.

A szellemi működésünk ilymódon a filozófiában üres irhává lett, melyet a legmagasabb alakjában felüfetszerű fizikai világ tüneménysoráról fejtett le az értelem. Ha meggondoljuk, hogy ez már önmagában véve is mily abszurdum, azzal a ténnyel szemben, hogy érzéklési adataink nem mennek túl a kétméretű jelenségek tapasztalatán, a háromméretű térbeliség adatait már nem szolgáltatják, hát még ha figyelembe vesszük azt is, hogy ily módon a természet tár-

gyilagos megismerése teljesen ki volna számunkra zárva, rögtön belátjuk a végzetes tévedés és kritikátlanság összes következményeit, amibe az emberiség tényleg bele is esett.

A közönséges embernél éppúgy, mint a professzor filozófiában egyáltalán hiányzik a gondolati működésnek ez tiszta analízise, melyet Schmittnél találunk. Ez az oka annak az áthidalhatatlan ellentétnek, melyet a filozófiai rendszerekben mindenütt megtalálunk: a szellem- és amyagyilág elenamit a materialista vagy naturalista monizmus úgy akar megoldani, hogy egyszerűen csak a fizikait veszi figyelembe, noha képzetekkel és fogalmakkal dolgozik, realitását tagadja, az ideálfilozófiák megint vagy nem tudják dualisztikusak áthidalni az ellentéteket. akkor maradnak. vagy ugyanabba a hibába esnek, mint a naturalisták és materialisták s ők viszont ezekkel szemben, noha megvan, tagadják az érzéki világ realitását. Példát a filozófia történetéből bárki tetszése szerint válogathat.

Azzal, hogy élettényeinket Schmitt az intuitív megismerés álláspontjáról újra elemezte, világosan szétválasztotta két megismerés módszerét, bevilágított a mindenség életének az emberi élet legbensőbb titkaiba és Összefüggésébe. Kant ismeretformái, a tér és idő, az Összes kategóriák hasonlítanak a pékek üres formáihoz, amelyekben azok tésztáiknak mi is tapasztalatainkat belső. alakot adnak: szubiektív ismer et formákban gyúrjuk valamiképp hasznavehető ismeretekké, anélkül, hogy ez a szubjektív világ, a mi belvilágunk valamilyen! reális vonatkozásban állana a tulaidonképpeni reális külvilággal. Schmitt ezeket a holt ismeretformákat ősvalóságuknak megfelelően megelevenítette. rámutatott hogy a végtelen szemlélet aktusai mi vagyunk magunk a szemlélet mögött nem kell keresnünk semmiféle szubsztrátumot. Magunk vagyunk a szemlélet kiterjedése és valósága. Magunk alkotjuk a végtelenség terét sajátságos közös szellemi funkciónkban, ami nem az érzéklésben van adva, hanem a mi szellemi funkciónk ténye, amely kétségenkívül valóság. "A tér a szellem!" hangzik föl újra a régi manicheusi gnosztikus mondás!

Ámde ezzel az önismerettel, azzal, hogy az ember saját szellemiségének tenyéré eszmél, nemcsak a természetismerés problémái kapnak helyes fogalmazást, nemcsak az a kérdés tisztázódik, miképpen függnek össze egymással a különböző életformák, kezdve az érzéki létszemlélet pontszerű érzetállapotaitól a legmagasabb szellemi tevékenységünkig, hanem megnyílnak az ember belvilágának egyéb rejtekei is szemeink előtt. A művészet problémái, az élet teljességének folyton változó, harmonikus kifejezése plasztikusan szemlélhető módon vagy zene útján nem kellemesen zsongító játék az önismerettel bíró ember számára, hanem olthatatlan belső szükséglet, melyben saját gazdagságát adja és szemléli az örök szépnek alakjában.<sup>14</sup>

Logikai-matematikai funkciónknak önismerete vezet bennünket etikai érzésünknek a forrásához is. Testi nemre és faira nézve különbözik az emberiség, a variációk egész sorát tünteti föl, ugyancsak változik a forma is, amelvben élményeinket kifejezzük, a nyelv; de minden variáció mögött ott van egy közös életműködés megnvilvánulása. amely bennünket egyetlen nagy, egyetemes életritmusba fűz össze: intellektusunk mibenlétének és tartalmának sége és egysége. Minden ember, még a legcsekélyebb is, akiben még csak szunnvad a szellemiség napja, a mi saját szellemi öntudatunk glóriájában ragyog. Nem féreg az ember, de isten, a végtelen mindenség, a végtelen szellemiség konkrét, egyenesített alakja.

És akiben a szellemi öntudatnak ezek a magasságai megnyílnak, az vágyával, akaratával és céljaival fölülemelkedik állatemberen, bármily mesterséges fényben trónoljon egyetlen föladatának azt fogja tartani, alant. E földön hogy minden szellemtestvérét öntudatra ébressze. Az etikai megismerés számára a tettek forrásává válik. Szellemi életközösségének megfelelően törekszik kialakítani társadalmát is, mert se maga szolga lenni nem akar, se mást nem akar a szolgájává tenni. A szocializmus. a gazdasági racionális szervezés nála nem az anyagi önzés forrásaiból táplálkozik, mely ha más úton célját éri, a régi ideáloknak hátat fordít, hanem etikai követelmény, amelynek megvalóaz élet teljességéhez tartozik. A gnosztikus számára elvtársi viszony nincs határidőhöz kötve, amelyen túl ellenségekké is válhatnak a testvérek, mert szellemi életünk egységének tudata tér és idő, élet és halál fölé emeli az embert a véges öntudatú állatemberrel szemben.

Az élet értelmének súlypontja nála nem a fizikai létre esik, hanem a szellem evolúciójára, amelynek kifejtése az emberi élet legfőbb tartalma és legfőbb célja.

világnézetet vagyis a gnózist helvezte Schmitt korunk általános agnoszticizmusával és erkölcsi sülyedtségével. Erről az álláspontról mondott kritikát a modern ember minden intézményéről, államról, felekezetekről és pártokról egyaránt. "G n o s i s"-ában megismerteti velünk az emberi szellem ömeszméletének útját a legrégibb időktől napjainkig. A "Kritik der P h i 1 o s o p h i e"-ban tisztázza az önismeret és természetismeret kérdését, kimutatja a filozófiák Thalésztől-Eduard mibenlétét eredetét von Hartmannig. Kuiturbedingungen christlichen "Die der unsere Zeit" című müvében fölfedi Dogmen und dogmák gazdaságpolitikai egvházi hátterét és megismerteti velünk az egyházi kereszténység borzalmas, sáitáni szellemiét, minden nemesebb kulturlehetőség amelvnek kiirtása legelemibb föltétele. ..Der Idealstaat" című könyvében a társadalmi reformtervezgetések kritikáját nyújtja. Tolsztojról müvében – Leo Tolstoi und seine Bedeutung für unsere Kultur – úgyszólván az élet összes kérdéseit önismeret álláspontjáról, mint ahogy Tolsztoj élete és irodalmi munkásságának egyetemes jellege ezt szinte hozza. Nietzscheről szóló müvében – Friedrich Nietzsche der Grenzscheide zweier an individualizmus és univerzalizmus az látszólagos ellentétet oldja föl egyenesített szellemi életünk végtelen és egyetemes mivoltának önismeretében és belső szemléletében; s így Zarathusra költői színpompájában ragyogó emberfölötti embere a képzelet világából a földre száll és életeleven alakot munkájában ölt Ibsenről irott nagy Ibsen Grundgedanken Prophet. zu einer Ästhetik – tovább folytatta és teljesen kiépítette a gnózis melynek egyes hitvallását, alapkérdéseivel művészeti Tolsztojról szóló művében is foglalkozott.

De nem lenne teljes az ő élete és munkássága, ha mindazt, amit egeket vívó szelleme látott és átélt, nem tudta volna

közölni egy boldogabb jövendő vároroműányosa a gyermekekkel, az ifiúsággal is. Hozzájuk i8 megtalálta az Könyve, melyet az ifjúság számára írt, Religionsdie Jugend. Zugleich ein lehre für Leben Jesu die Erkenntnis Einführung in fiir Jedermann német széppróza remeke, hanem egyszersmind nemcsak az-a bűvös kulcs is, mely megnyitja a mesevilág kapuját, amin túl a gyermeki lélek paradicsomkertje fekszik. A tudásnak és művészetnek e religiójában valóság Csipkerózsika és Hamupipőke élete, a Napkirályfiak harca és küzdelme, édes testvérük nekik Buddha. Mózes és Ábrahám s a csodás szellemű Jézus. Egy élő, zengő, ragyogó világ, amelyen keresztül az élet vize folyik s aki egyszer ivott belőle, az örökké fiatal, virágzó marad, azt nem töri le a halál fagyos szele.

Ma azonban még a legtöbb ember számára a gondolat ténye élettelen, árnyékszerű gyönge derengés csak belvilága ban. És éppen ebben van úgy egyeseknek, mint tömegeknek a nyomorúsága, mert a sötétség hatalma az a rejtett forrás, melyből minden anyagi és erkölcsi nyomorúság fakad. Mivel az ember önismeret hiányában összes életenergiáit az érzéki létformára egyesíti, csak testiségét látja, éppen az a funkciókor, mely őt emberré teszi, úgy tűnik föl előtte, mint a halál sötét örvénye, amelybe a test elmúlása után belevész. Mivel az állati az, ami egész léte fölött uralkodik, ennélfogva legtöbbnyire csak anyagi érdekek vezetik cselekedeteikben s ezért van az emberiség története oly borzalmasan embervérrel bemocskolva. ezért alanul társadalmi Kszervezete a véres erőszakon, amely úgy az uralkodó társadalmi osztályok, mint az elnyomottak számára erkölcsi és anyagi nyomorúság; az egyik baromi munkában, a másik a jólét túltengésében megy erkölcsileg és fizikailag tönkre. Mindennek egyetlen okát tulajdonképpen az általános világnézetben keR keresnünk, épp úgy a tömeg teológiai hitében, mint az úgynevezett műveltek agnosztikus szenzualizmusában és materializmusában, mely őket epikureusokká, cinikusokká és megalkuvókká teszi. Már pedig teljesen lehetetlen embereket, akik szellemileg s z a b a d o k, társadalmilag fölszabadítani, ahogy ugyancsak teljesen lehetetlen mint

az érzéki k é p szerűbe s ü 1 y e d t, szellemileg vak emberiséget erkölcsében és kultúrájában megnemesíteni és számára emberhez méltó társadalmi rendet organizálni!

Ez volt Schmitt álláspontja s ami kulturális jelentőségét az itt fölsorolt tényeken kívül is megállapítja, az adva van a háború kitörésében, az internacionálé összeomlásában és mindabban, ami azt bizonyítja, hogy szörnyű szellemi éjszaJbi ül az emberi agyvelőkön és az általános kulturátlanság téléjszakai vihara, ha elül majd, egy új világtavasz napja csak akkor derül az emberiségre, ha először a lelkekben az istenember önismeretének napja fölragyog; s akkor megvalósul majd a gnózis evangéliumi jelszava a társadalmi életre vonatkozólag is: "Az utolsónak is annyit, mint neked!"

De akkor már úton vagyunk a szocializmus felé!... Ide azonban, mint a tények is mutatják, csak a megismerés és az önismeret vezethet bennünket, mert a szocializmus csak űg\ valósulhat meg, e szent ige csak akkor ölthet testet, ha ez mindnyájunk öntudatos, közös erkölcsi akarása. Ennek ismerettani megalapozását és az önismeretben gyökerező pozitív erkölcstanát hagyta ránk munkáiban örökül Schmitt, aki az álktember világának történelmi határán állva még látta, mint száll alá annak vérvörös napja a háború viharában a hullahegyek mögé, hogy fölkeljen utána új világot teremteni az ő napja – a gnózis, az ész világossága ...





## 1911 december 9-én tartott előadás.

Amidőn a művészet lényegét kutatjuk, vissza kell térnünk kultúra ősforrásaihoz, legprimitívebb alakiához, mert látjuk legtisztábban annak titkát, annak lényegét, annak mélységeit, melyeket az emberi művelődés haladásának kell tovább fejleszteni. Az ősalak, amelyből a művészet eredt a religio. A kultúra összes alakjai ebből a forrásból eredtek s végre, mint valami óceánba, ugyancsak a religióba ömlenek vissza. A religio az ősalap, amelyből az emberi szellem kiindult és ugyanez a végcél, amely felé tör. Ebben a fejlődésben eleinte az ember igen tág körben szemléli a religio lényegét, noha azt képek alakjában fogja föl. A religio ősformája a nagy természet, szemléletéből keletkezik, bár az, amit az ember szemlélni óhait, saját bensejének végtelensége s végtelen gazdagsága. Ámde az ember eleinte, mint a gyermek, mindent csak egyes képek alakjában tud fölfogni. Minthogy ebben az esetben a határtalant, a végtelent akarja képek formájában fölfogni, a természet nagy jelenségei azok, melyek legalkalmasabbak arra, hogy az emberben saját belsejének, végtelenségének tudatát fölébresszék; a nagy természet jelenségei közül pedig a napnak mindent betöltő világossága, a tenger mérhetetlensége, a levegő, a csillagos ég mélysége azok a jelenségek, amelyek mindenekfölött megragadják a lelkét és ébresztik fantáziáját. Azonban az ember ebben a. határtalanban voltaképpen nem a kültermészet formáját, hanem önmagát látja és keresi, így lát és így

talál tehát mindenben és mindenütt emberhez hasonló alakot. Feuerbach Lajos, a kiváló német tudós, úgy véli megkülönböztetni a religiót, a vallást a művészettől, hogy míg az ember a religio alakjait valóságnak tartja, addig a művészetben ebből a tévedésből kiábrándult és tisztában van azzal, hogy a művészet alkotásai csak illúziók, csalódások. De Feuerbach ebben a kérdésben tévedett. Az ősember egyáltalában nem tudott, nem tudhatott külső fizikai természetről a mi értelmezésünk szerint. Az a természet, melyet ő az érzékek által ébresztett fantázia alakjaiban szemlél, az az ő saját természete, az ember természete. És amikor ezt az emberi természetet határtalan valóságnak, isteni nagyságnak látja, mely túlterjed a csillagvilágok körén, tulajdonképpen nem téved, hanem helyes fogja föl önmagát s illyformán az ősvallás is már az önismeret egy formája. A primitív ember tévedése csak abban van, hogy saját életének tartalmát, saját határtalanságát és mérhetetlenségét vetíti a külvilág jelenségeibe, azoknak kölcsönzi; saiát beiéletének valóságáról, tényéről pedig, amely sugárként a nagy mindenség minden nagyságát túlsugározza s nagyobb minden nagyságnál és gazdagabb minden gazdagságnál, azt hiszi, hogy az kívüle van. Mint látjuk tehát, amikor az ember saját képzelete által alkotott óriási alakzatok előtt leborult, akkor saját beivilágiának istenségétől távolodott el, attól idegenítette el magát; ós ez a fejlődési fok a teológiai, az ősművészet formája. Az emberi ész azonban fokozatosan bár, de mindegyre élesül. A mindenséget az ember később hatalmas állat formájában fogta föl, de zoomorfizmusa megint nem volt tévedés, mert az állati forma itt a szerves élet alapformáját jelentette és amikor az ember a szerves élet alapformáját határtalannak látta, nem ringatta magát illúzióban, sőt, a szerves élet titkát sokkal mélyebben fogta föl, mint sok mai naturalista és szenzualista tudós és katedrafilozófus. 1

Ha azt kutatjuk, hogy mi az ember, hogy világosan lássuk és megértsük, legjobban tesszük, ha egy pillanatra a modern fizikához fordulunk. Ötven évvel ezelőtt az ember úgy szemlélte a fizikai mindenséget, mint egymástól különálló merev atomok, anyagrészecskék összerakódását, amelyek valami ruganyos, tért betöltő éterben úsznak. A tudomány mai álláspontjáról, a mai fizika számára ilyen atomok már nem létez-

nek. A mai fizika erőcentrumokról, erőközpontokról amelyek egyaránt sugarakkal vannak körülvéve amely sugarak a nagy mindenségbe hatnak. Nincs tehát a mai fizika szempontjából elszigetelt atom. Voltaképpen minden világít, épp úgy, mint a világló test csakhogy mi sugarait csak bizonyos esetben vesszük észre. Még azokat a testeket is, melyeket mi sötéteknek tekintünk, láthatatlan sugarak veszik körül. A fizikai valóság tehát az erőcentrumok körül lődő sugárkörből áll, amelynek legmagasabb formája a gömbfelületszerű rezgések rendszere, az úgynevezett éterhullámok. Semmiféle fizikai működés nem terjed túl a felületszerűségen, a háttér már nem fizikai, mert az éter nem a tért betöltő háromdímenziós funkció, hanem mint Lord Kelvin, a nagy angol fizikus tanítja, habszerű, felületszerű tünemény.

Ámde csak kell háttérnek léteznie. Honnét tudunk azonban mi a háttérről?

Erre azt feleljük, hogy kétségen kívül, biztosan tudjuk, hogy minden felületszerű tüneménynek van háttere, mert mi ismereti képeinket csak ilyen háromdímenziós formában alakíthatjuk ki, mert mi magunk vagyunk, mint szerves lények, ilven háromdímenziós, ilven térszerű működés és életforma. A fizikai világ tehát felületszerű, vonalszerű és pontszerű tüneményekből áll, amely egy háttéren úszik s ez a háttér a szerves alapműködés. Ez azonban korunk közönséges emberének eddigi nézetét teljesen fölforgatja.. Az a nagy világelefánt, amelynek hátán a fizikai világ minden atomiával és minden osillagzatávol mozog, az a szerves élet alapműködése. Az; a tér - már mint szerves működés – mi vagyunk magunk. Ez teszi érthetővé Kant ama mondását, hogy a tér nem az érzéki, vagyis a fizikai tárgyak formája, hanem a mi formánk; itt elsősorban a mi formánk, mint a szerves élet formája. A modern tudomány álláspontjáról tehát úgy kell tekintenünk az embert, mint szerves lényt, mint oly működést - s mivel a szerves lények elsősorban valami működést jelentenek és ez alól az ember sem kivétel –, amelynek központja a test, mintegy rezonancia alapja, tükre egy oly sugárkörnek, amely a határtalanba világít.

Ámde mennél magasabb életformával van dolgunk, az annál kevésbé élénk, annál kevésbé intenzív formában áll elő. A legmagasabb életformák a világfejlődés jelenlegi stádiumában a leghalványabbak, árnyékszerűek, kevés intenzitással bírnak, nem élénkek. Az ember, amidőn szellemileg még fejletlen, a szellemi életet jóformán nem is látja, az olyan éterikus; hogy annak élénkséget és életet kölcsönözzön, szükséges, hogy képekhez forduljon és a képek segítségével megélénkítse, fényszóróként bevilágítson szellemi funkciójának végtelenségébe. Ez a képek világosságában derengő szellemi tudat, mely a képek mögött a szellemi élet végtelenségét sejteti, – a művészet tudata.

Ez teszi érthetővé, hogy az emberiség eleinte, mint a gyermek, képekből kiindulva csak lassanként emelkedik a szellemiség magaslatai felé. Abban a mértékben, amelyben a hakvány, végtelen, logikai háttér megélénkül és tudatossá válik, vesztik el élénkségüket a fantáziának szertelen, mérhetetlen formái, mert a szertelenség helyébe a végtelennek tudata lép, amely az utóbbinak erőforrása, energiaforrása volt. A művészet képzeletei és képei szűkebb körre szorulnak, de egyúttal átszellemülnek, mert azok most már az ébredező végtelenség tudatának a gyúpontjai. Az a kép, mely leginkább ilyen gyűpontra alkalmas, mely az egyetemesnek, a végtelennek a szemlélődését ébreszti, az embernek a képe.

Érthető azonban, hogy abban a korszakban, amidőn a világképet a szertelen képzelet alkotta, a hatalmas állat képe, mely az egekbe magaslott, volt az ősművészet és ősvallás eszményképe. Az őskultúra embere a nagyobb állatokkal szemben fölötte gyönge alak volt. A legijesztőbb benyomást a hatalmas nagy vadállat tette reá; a természet nagy jelenségeiben tehát az embernél hatalmasabb nagy állatot látott a fantázia megvilágításában. A sárkányt, a szárnyas krokodilust vélte látni a villámban, amely a fa törzsét meggyújtotta, ezt vélte látni a napban, amely sugarait úgy szórta szét a mindenségben, mint valami nagy tűz. Ez a forrása a tűzokádó sárkány mondájának.

Abban a mértékben, amelyben az ember, ébredező értelmét használva, végre az állatvilág fölé kerekedett s az állatot már alantasabb lénynek tekintette, szűnt meg az állatoknak istenként való tisztelete. Ezek után állanak elő lassan-lassan az emberi formában mutatkozó istenségek. Eleinte még a régi hitrege alakjában, mint eget és földet betöltő istenségek, később

a tulajdonképpeni emberi formában mint hősök, akik azonban hasonlóképpen a hitrege alakjai, akik az egek felé törnek, hogy ott maguknak helyet vívjanak ki. A héroszok megint csak naphősök, mint például Héraklész, aki tizenkét munkájában az év tizenkét hónapját jelképezi. Munkáiban a hatalmas vadállattal száll szembe. A hatalmas vadállat az embernek saját állati természete, amellyel szemben ébredezik szellemi végtelenségének olympusi magasságban tündöklő tudata, mely a fantázia szertelenségét képviselő, hegyeket egymásra tornyosító titánok és gigászok számára elérhetetlen. A fantázia csak a velünk és az állatokkal közös, kozmikus szerveseiét alapműködésének tudatos formája.

Új fázist jelent a görög hitregében és művészetben az a hérosz, aki végre még az istenséggel is dacolni mer, jelképezvén azt az embert, aki immár a végtelenséget saját magában látja, szuverenitását még az istenséggel szemben is érvényesíteni akaria, ez: Prométheusz. A végtelennek, a logikainak gyúpontja elsősorban az ember egyéni tudata. De ezáltal az ember elszigetelődik saját egyéniségének körében; belvilágáa Kaukázus magaslatán leláncolva, jéghideg mintegy magasságban a szellem életét óhajtja, de nem tudja elérni. Ez a vágy tépi belsőjét, mint valami sas, amíg a naphős, a megint emberi formában jelentkező Héraklész lelövi az állatot és megváltja a titánt. Gyönyörű jelképe ez az emberi törekvésnek és mintegy prófétai látomás az antik világból a jövőbe amidőn az ember saját beléletének végtelenségére de elszigetelt, jéghideg belvilágban találja önmagát. Minden ember, mint gondolkodó lény, saját belvilágában él, de ez a belvilág, mint emberi világ, gondolatvilág, a gondolat jéghideg étere. Legvilágosabban áll ez előttünk, ha a geometriai tért szemléljük. Ezt az univerzális magaslatot plasztikusan fejezi a görög monda Prométheusz gyönyörű képében, Kaukázus jeges magaslatán leláncolva, a nagy perspektívát áttekinti, de egyúttal rabja a helyzetnek. Ez a jövő feilődésre való utalás, ahol az emberiség ebbe a nagy perspektívába úgy mélyed el, mint valami nagy éjbe. Ugyanitt áll elő Ödipusz képe is. Ödipusz atyja ugyanis az istenekkel dacolva, a sorson akart változtatni, de ezáltal csak megpecsételte és bizonyossá tette fiának és saját magának a végzetét. Az istenek jövendölése

beteljesült; kétségbeesésében Ödipusz kioltja szemevilágát, az a hős, aki megoldotta a Szfinksz titkát, amelynek megoldása: az ember. Az emberben rejlik a világtitkok kulcsa. Ámde amidőn ezt megcselekedte, saját vesztét biztosította: a régi ember vesztét, aki a fantázia paradicsomi kertjében élt és most sorsa kilökte a sivár sötétségbe.

Ez a sötétség megint az ember gondolati világának éjszakához hasonló halavány, árnyszerű alakja, vagyis a halál, amelyet az ember, minden ember, önmagában hord; ez voltaképpen az ösbűn, amit a zsidó monda Ádám eredeti bűnében jelképez. Az ismeret fája ugyanis nem az élet fája, mert abban a percben, amidőn az ember előtt az ismeret végtelensége föltárul, a halál hatalmai törnek rá. Tehát ebben a nagy éjszakában leljük az embert a következő korszakban. Ezt az éjszakát benépesíti újra fantazmákkal, újra művészi alakokkal, amelyek most immár nem a kültermészet alakjai, mert az elevenedő ész tudja, hogy ezek az istenként tisztelt alakok, ezek a magas csillagzatok voltaképpen az életnek alacsony formái.

a kép folyton szűkül. A mindenségben terjengő Tehát istenek és naphősök helyébe most már valódi emberek lépnek, akik a földön élnek és itt cselekednek, de egyelőre még mindig a famtázia sugárköre veszi őket körül. A fantázia mintegy külsőleg rakja rá a maga virágait. Fölruházza őket minden pompájával. A régi hitrege minden szépségét az egyéniségben koncentrálja és mintegy meseszerű alakká változtatja a töralakjait. Hogy ilyképp ragyogtassa, ténelem előtérbe hoz olyan embereket, akik külsőleg is nagy hatalmi körrel rendelkeznek; királyok, hadvezérek, hatalmas emberek lépnek eme művészet előterébe. Itt látjuk Shakespeare alkotásait. Ezzel nagy haladás történt, amennyiben a művészet most már az istenit nem a kültermészetben keresi, hanem az emberi alakaz emberi alakban amint azt a fantázia han: és világításában megragyogtatja, ráhalmozván földnek minden virágát és az égnek minden csillagát.

A közhit szerint az ember maga azonban véges tárgy, véges alak marad, akár testnek, akár léleknek hiszi magát. A művészetnek az az eszményisége, az a végtelensége, amelynek színében e fejlődési fok embere ragyog, voltaképpen nem

felel meg ennek a valóságos embernek, a művészet véges tárgyának, így jut a művészet oda, hogy nem hisz saját alkotásainak valódiságában, hogy csalódásnak, szép illuziónak tekinti a művészet formáit, kivetkőzik a religiozitásnak, a vallásosságnak hangulatából, mert a religiónak viszont az a sajátsága, hogy végtelen alakjainak valóságával el van telve, azokat kétségteleneknek tartja, bízik és hisz bennük.

Ez a kiábrándulás azonban csak azt jelenti, hogy az embei lassanként arra ébred, hogy a végtelenség nem kívüle, nem a csill agtengeren túlterjedő valóság, hanem saját belsejének valósága.<sup>2</sup> A "religio" szószerint köteléket jelent, még pedig ;iz ember belső kötelékét. A religio nem úgy egyesíti az embereket, mint ahogy a fizikai világban különböző rakódmányok egymásra halmozódnak, hanem olymódon foglal egybe bennünket, hogy minden egyesben bennfoglaltatnak a többiek valamennyien s ilyképpen egyéniség fölötti alakban vagyunk egyesítve benne, mert csak ilyformán van e szónak, hogy "belső kötelék" – értelme.

A modern naturalizmus szempontjából a belső kötelék mindenesetre üres frázis, mert ezen álláspont szerint az ember csupán valami véges, fizikai tárgy lévén, az emberiség sem egyéb, mint ilyen véges tárgyak rakodmánya, mechanikus együttléte. Az egyetemes életet azonban úgy kell szemügyre vennünk, mint belső köteléket, mely az embert embertársával összefűzi, hogy ilymódon a legcsekélyebben is fölébresszük saját végtelenségének tudatát.

Az ember végre arra kezd ébredezni, hogy ez a belső kötelék, ez a szentség nem fejezhető ki külső, képzeletalkotta istenek formájában, de azáltal sem, hogy az embert a fantázia fényében ragyogtatjuk. Az ember kezdi megsejteni, hogy az emberi gondolkodásnak, a logikai-matematikai tudatnak jellemző alapformái, melyek oly sivárnak és szegényesnek látszanak, a rideg, prózai számok és mértékek, melyek korunkban oly korlátlanul uralkodnak, tulajdonképpen oly belső gazdagságot és végtelenséget rejtegetnek, mely a fantázia minden gazdagságát túlszárnyalja és amely gazdagság és végtelenség az emberi lénynek ma még elrejtett nagy kincse, isteni funkcióköre. A régi Egyiptom hitrejtelmének, a szám szentélyének a tudomány fényében kell tehát ragyognia. Így készítjük elő

mi gnosztikusok a jövő tudományos vallását, amikor majdan mindenki meg fogja érteni, hogy miért a szentség jelvénye a körző, a szögmérő és a kocka.

Az emberi szellem csak akkor valóban emberi, ha a minden határon, minden téren túlterjedő valóságot fölismeri és látja. Az az egyszerű belátás, amely a legegyszerűbb emberben is ébred, hogy a világ deszkákkal bekerítve nem lehet, a világbölcsesség minden titkát rejtegeti már magában és az emberiség istenségét és fönséget, mert ezzel a tétellel mi minden csillagtenger fölé emelkedtünk. A mai ember, aki véges alaknak képzeli magát, saját magával szembeállítja a természet végtelenségét. Nem eszmél arra, hogy az érzékek nem nyújtják a végtelennek tudatát és hogy ez csak az ember beivilágának valóságában, annak valóságos funkciójaként van adva, amelynek tengerében a természet minden csillagzata csak mint foszlány, úszik.

Erre a bensőségre kell tehát az embernek A művészet további formájában lemond minden külsőségről és megfosztja az embert a fantázia minden díszétől. Ennek a művészetnek klasszikus típusa a mi korunkban Ibsen. Alkotásaiban prózai alakjában jelenik meg az ember, mindennapi formában; a nyelve se az a ragyogtató, plasztikus, virágos nyelvezet már. Ámde mindezt pótolja az a törekvés, hogy az ember ébreszteni akarja saját szellemi életét, mert Ibsennel szólva, a tengerhez és az éghez hasonlónak érzi magát s így egyetemes alakját életelevenné szellemének akarja Ezt jelzi e kiváló nagy költő abban a művében, amelyet mintegy testamentumként hagyott hátra: "Ha mi halottak föltámadunk." A modern ember, akiben Ibsen élő halottat ismer föl, Borkmann, gondolatvilágának Gabriel John perspektívájában fagy meg. Majd több drámájában lavinák temetik el az embert, a hó és a jég özöne. De ez csak annyit jelent, hogy meg kell szűnnie az ember régi alakjának, hogy föltámadjon a régi ember helyett az istenember, az egyetemes fönségének, végtelenségének tudatával bíró egyéniség.

Ha a művészet többi formáit is szemügyig vesszük, hasonlóképpen azt látjuk, hogy a művészet fejlődése mindenütt a bensőségbe vezet. A görög világban a szobrászat állt a képzőművészetek élén; szemlélhető, egyéni alakban álltak elő a

hitrege istenei. A görög építészet egyszerű szemlélhető formákban, amely az oszlopok által a talajt összekötötte a kapitelek útján, melyeik a magasabb életformák szerves voltát jelképezik, a tetőzettel, a magasnak és a mélynek a viszonyát jelképezi.

A középkori építészet lényeges vonásokban különbözik az antik építészettől. Mindenekelőtt óriási gazdaságban fejlődnek ki az épület részletei és mintegy kikristályozódva; a gót művészetben pedig a forma a magasságba, a mindenség éterébe utal. A torony ennek betetőzését, az univerzális szemléletet jelképezi gazdagságával és magasságával. A másik lényeges oldal az, hogy a középkori építészet a templom belsejére is nagy figyelmet fordít, itt is, az építmény oszlopai fölfelé, mint valami ég felé emelkednek és a bensőség végtelenségét jelképezik az áhítatos közönség számára.

Hasonló természetű fejlődést mutat a festészet, amely immár a szobrászat helyébe a képzőművészetek főformájafestészet színárnyalatainak gazdagságában ként lépett. A mintha rejtett ~Titmus£ és zenét jelentene, amely a kedély gazdagságát és annak hullámzását és bensőségét jelképezi. Tehát ez is befelé vezet. A kép amúgyis síkszerű formában áll elő, tehát mintegy tudatosan fölhívja, megköveteli a fantázia közreműködését, amely kialakítja a háttért s az adott érzéki kép mögött keresi a valóságot és ennek valóságában való elmélvedésére vezet. Az alakok tehát kedélybeli tekintetben is hasonlíthatatlanul elmélyültebb alakok. A kedélyvilág száegész új korszakot jelent például Rafael. mára madonnái a nőiességet oly bensőséggel s olv mélységgel ragyogtatják, aminőt azelőtt nem ismertek ós amely az anyai szeretet formájában, az isteni, mindent átölelő szeretetet jelképezi.

Ez a fejlődés a bensőség felé nem azt jelenti tehát, hogy az emberben, aki magát véges lénynek hiszi, valami illuzóris, "csaló látszat áll elő s öncsalódásainak káprázata úgy tünteti föl, mintha mögötte valami végtelen és ideális rejtőznék. A művészet az embert tulajdonképpen sokkal jóban megismerteti az igazsággal, mint a modern ember fölületes okoskodása.; aki önmagát ilyen vagy amolyan véges figurának fantáziálja, legyen ez most már spiritisztikus szellem vagy agyműködés;

A művészet megsejteti az emberrel saját isteni voltát, végtelenségét és ez nem csalódás. Amidőn mi ennek a valódiságát látjuk, saját isteni méltóságunkra ébredünk, nem keresünk már külső isteneket, külső mennyországokat, nem látunk kívülünk oly nagyságot, amelynél nagyobb ne volna az ember főnsége, az ember belvilágának az istensége. Mi trónolunk a csillagtenger minden magassága fölött. Mi fölöttünk, mint szellemi egyének fölött csak a szellemnek vagy szellemi funkcióknak eredeti szent közössége trónol, melyből az egyének, mint sugarai a szellemek napjának, úgy származnak.

Amit az ember végtelen üres térnek szemlél, amit viszont a nagy német bölcsész Kant az ember formájának reklamál, az az eddigi embernek élettelen formája volt. A mi szent föladatunk, hogy ezt a jéghideg szemlélődést, ezt a holt szellemet az élet fényében ragyogtassuk s azt a végtelen éjszakát, amely úgy fenyegeti az embert, mint a halál örvénye, megtelítsük élettel, átvarázsoljuk paradicsomkertté, hogy mindazt, az istenekre halmozott az ember, saját magának vegye vissza. régi vallások ábrándjai menthetetlenül szétfoszlottak mindazokat a kincseket amiket az ember külső istenekben. paradicsomi világokban, mennyországokban saját belsejében kell, hogy meglelje. Mert utóvégre, mi hasznunk volna abból, ha bármilyen paradicsomszerű külvilágba lépnénk is, ha belsőnk sivár, üres és véges volna? - Semmi! Azt a végtelent nem tudnók élvezni, annak kincsei örökre el volnának zárva előttünk, ha azok nem volnának a mi beléletünk kincsei, ha azok bennünk nem áradnának. mint valami szent tenger ...

A holt, a kiszáradt fügefa zöldülni kezd, a halálthozó ismeret fája az élet fájává válik: ez az új idők csodás jele! Mi volna holtabb, szárazabb, silányabb, mint a mennyiségtan, a logika tudata? Mi tehát minden tudományt, elsősorban a mennyiségtant, élő alakká akarjuk tenni és így mind a tudományok, mind a művészetek majdan a szentélybe vonulnak, amely szentély az ember belvilága.

Kell, hogy a düledező és menthetetlenül veszendőbe menő mesés külvilágban kalandozó régi teológiai néphit helyébe kiépítsük az emberben a belvilág szentélyét. Saját bensőnkben, amely nagyobb, mint a csillagtenger, amely előtt a ter-

mészetnek minden nagysága elvész, amelynek gazdagsága előtt minden szegény. Ennek a kultuszára kell, hogy ébresszük embertársainkat és erre egyik nagy... eszköz a művészetek tudatos ápolása és ébresztése, hogy úgy mondjam, a. művészet religiója, a művészet vallása. Szent valóságot tehát és nem illuzórius ábrándot kell, hogy lásson az ember a művészetben. A művészet ma csak kábítószerül szolgál, hogy az ember belső ellenmondásának, belső nyomorának a tudatától valahogyan szabaduljon. Ilyen formában a művészet körülbelül ma olyan szerepet játszik, mint az ópium és az alkohol és még az érzékiség csábjait se veti meg, hogy vonzza és elkábítsa az embereket. \*

Mi szentséget akarunk alkotni a művészetből. Mi annak tudatára akarjuk ébreszteni az embereket, hogy ez az isteni kinyilatkoztatás nem valamiféle csodahatalmak által állt elő, de az emberi szellem titkának földerítése. Szent könyveink tehát nemcsak a régi vallásos alkotások, nem pusztán Izrael könyvei, vagy az evangéliumok, hanem szentség a számunkra minden nagy művészi alkotás úgy a múltban, mint a jelenben.

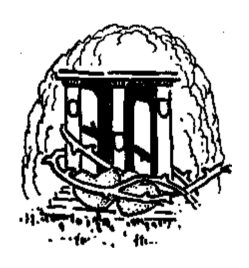
Az önismeret világosságában így megszabadul az ember a vakhittől, ami óriási jelentőségű, mert a vakhit maga után vonja az embernek társadalmi rabszolgaságát. Csakis a tudományos megismerés, a gnózis a szabadság vallása. A szellemileg bilincsbe vert, a tekintélynek, a vakhitnek alávetett ember nem lehet szabad soha.

A művészet s a tudomány formájában látjuk a szentséget, az istenséget, a mennyországot, amelyet az emberiség gyermekkorában ott künn keresett.

Pál apostol azt jövendölte, hogy eljön az idő, midőn nem tükörben, nem fátyolon át, de színről-színre fogja föl majd az ember az istenség világosságát. Ezt beteljesíteni a mi föladatunk. Vagy amiképp Jézus jövendölte, hogy az igazság szelleme meg fog jelenni és bevezet bennünket minden igazságba, ezt teljesíteni a mi nagy és szent föladatunk.

"Megismeritek az igazságot és az igazság szabaddá tészen benneteket"; tehát csak a megismert igazság az, amely a világot fölszabadítja. A művészet és a tudomány nagy emlékeiben, az esztétikai, logikai, matematikai és etikai tudat formáiban nyilvánul egyedül a valódi eleven istenség és ezt az emberiseggel megismertetni és így a belső békókat letépni, a szabadság útját megnyitni, egy új kultúrát teremteni, amelynek isteni alakja az ember bensősége: ez a mi célunk.

E munkában való közreműködésre hívom föl a jelenlevőket, mert ez a legszentebb, a legnagyobb föladat, amit emberek valaha kitűztek maguknak!





## 1911 december 11-én tartott előadás.

A művészeti szemléletnél a szellemi napot mintegy nyugodt visszatükrözésben szemléljük. A világ titkát és az ember titkát a képek fátyolán keresztül sejtjük és ez isteni megnyugvással és fölemelkedéssel tölt el, ama hitregés elveszett paradicsom érzésével, amelyet az ember a művészet eszményképeiben élvez. De tudatunk egy másik formája még sokkal magasabb körbe szólít föl bennünket. Az a szellemi nap, amelyet az esztétikumban csak tükörkép formájában élvezünk, maga világít be az életbe. A fenséges nyugalommal szemben, amelybe a művészet ringat, ez a világosság küzdelemre hív föl. És ez a világosság, amely a szellem harcosává avat föl bennünket az etikai eszme

Tisztába kell jönnünk tehát, hogy mi légyen ez a szellemi nap és miből áll ez a küzdelem. A modern ember számára ez merő üres frázis, amelynek komoly értelme nincsen. Hangoztatják ugyan az etikumot minden oldalról és pedig a teológia hívei éppúgy, mint a materializmus hívei, de mint ki fogom mutatni, úgy a teológiai, mint a materialista világnézet szempontjából a szép képeknek nincs semmi értelmük, üres frázisokká törpülnek. Mi tehát a képek fátyolát akarjuk föllebbenteni, amidőn tisztázni akarjuk, mi a világosságért való nagy küzdelem.

Mindenekelőtt mit jelent a világosság? Elsősorban tudatosságot, közvetlen, világos szemléletet, a felső életformák

életeleven előállítását, úgyhogy azok ne a képek fátyolán keresztül, se pedig ködhomályban, úgy amint a filozófus szemléli, tűnjenek elő, hanem színről-színre.

Mi értelme van a modern ember szempontjából a magasabb életformának? Látszólag semmi, mert a modern ember az egész mindenséget fizikai valóságnak szokta tekinteni s fizikai alapokból összetákoltnak gondolja a szellemi tudat összes formáit is. Csak arról lehet szó, vajjon ez a nagy sártömeg, melyet univerzumnak neveznek, egyes részleteiben többé-kevésbé finoman van-e szervezve, vagy pedig sártömeg marad. Ilyenformán az idealitás, az eszményiség, a magasabb életforma üres frázis.

modern tudomány ezt a szempontot azonban alapiaiban rombolia össze és ez roppant örvendetes. modern fizika szempontjából a materializmus feneketlen hordó. Ennek a világnézetnek nincs alapja. Megdőlt. megcáfolia a fizika. A modern fizika már nem ismer háromméretű. atomokat, nem ismer tértbetöltő sem mindent betöltő és a háttér már nem fizikai valóság. A fizika legmagasabb formái, vagyis az éterrezgések, úgy mint az elektromosság hullámai, a felületen játszanak, mert a fizikai világ legföllebb kétdímenziós, felületszerű funkció. Tehát az a kérdés áll elő, mi légyen ez a háttér!

Ez Lord Kelvin, Maxwell, Le Bon világnézete, amelyről a műveltségével természettudományos dicsekvő modern ember nem tud semmit.1 A rendszerint fizikai éter habcsak szerű felületi forma. De másrészről kétségtelenül tudjuk, hogy az előtér mögött háttér létezik. A felület elválhatik, lerakódhatik a háttérből, mint valami leülepedés a retortában, azonban magát a hátteret felületekből utólag összerakni képtelenség. Ez a háttér a legfinomabb éterrezgések egységét, a mérhetetlen finom tevékenységet jelenti, mely a szerves élet birodalma. A szerves életet mérhetetlen finomság és a mérhetetlen terjengés jellemzik. Érzékeink nem nyújtják, nem nyújthatják ennek a háttérnek éleményét, mert érzékeink fizikai testiségünk funkciói. Ezek tehát, összhangban a modern fizikával, még a látás és tapintás formájában is csak felületi adatokat szolgáltatnak. Ezeket azért toldjuk meg háttérrel, mert mi magunk beléletünk valóságában, háromdímenziós szerves alapfunkciók vagyunk. Mérhetetlen finomsággal alakulnak ki a szerves élet alapjai, amelyek ilyenformán már magasabb életformát jelentenek a fizikának legföllebb síkszerű alakjaival szemben.

Az ember számára azonban egy még nagyobb, végtelenül nagyobb háttér nyílik meg a háromdímenziós képzeleti háttér mögött: ez a világok tere. Ez a geometriai tér, amelyről az állat nem tud semmit. Mert ez már nem egyszerűen szerves funkció, hanem szellemi funkció. Hogy félre ne értsenek bennünket, mi nem képzeletszerű alakokat állítunk föl, mi nem költünk se szellemet, se lelket, se anyagot, se istent, hanem saját beleletünk tényeit állítjuk össze, úgy, ahogy azokat minden ember átéli, úgy, hogy előadásaink tárgyai ellenőrizhetők és semmiféle tudományos vagy hitszerű tekintélyre nem szorulnak. Voltaképp nem is beszélhetünk másról, mint beléletünk tényéről; és ha kültárgyakról beszélünk, ennek csak az lehet az érielme, hogy föltesszük, hogy beléletünk egyéni körén kívül, vagy helyesebben, amellett léteznek belvilágunk éleményéhez hasonló élemények, más belvilág formái.

A tágasabb háttér tehát a végtelenség szemlélete, ennek funkciója, maga a szellem. Amidőn megállapítom, hogy min« den téren túl érvényes örök törvények uralkodnak, akkor én a tér minden határán túlmentem, mert ezeknek a törvényeknek kivétel nélkül való érvényét kénytelen vagyok állítani mint ember, mint ésszel bíró ember, funkció vagy lény és pedig azért, mert minden lehető térformát egybefoglaltam szemléletem élettényében és csakis így állítom, hogy törvényei a kivételt lehetetlenné teszik.

Ennélfogva nagyon fontos tehát számunkra szemügyre venni azt, hogy a lélek nem jelent részünkre költeményt. Nem is szorulunk arra, hogy mi a lelki tüneményeket küiútján észleljük, hogy esetleg sötét kamrákban. spiritisztikai fantomok győzzenek meg bennünket arról, hogy hisz mégis csak van lélek. A lelki élet már a háromdímenziós háttérrel mint magasabb. finomabb. tértbetöltő a a formája jelen van. És beléletünk határtalanba egvénített terjedő szemlélődésének ténye az, amely a lélek mibenlétét és életét alkotja. Nagyon korlátolt fölfogás volna az, ha a szerves életet, mint lelki életet, valami korlátolt kép keretében akarnók bezárni. Ez olyan fölfogás, amely már a modern természettudomány analógiájába ütközik. A modern fizika már nem ismeri el az önmagukba zárt atomok csoportosulását, nem ismer tértbetöltő étert, nem ismer el funkciót, mely pusztán a vezetőanyagba volna bezárva. Hisz tudjuk, hogy az elektromos sugarak mérhetetlen távolságba hatolnak el, hogy minden test voltaképp világló hatás, jóllehet, csak egyes különös esetben látjuk annak világiasat, érzékeink csak különös esetekben észlelik azt.

Láthatatlan sugárkör környékez azonban minden atomot és minden testiséget. Olyan sugárkör, amely a határtalanba hangzik el. Itt sie a szerves élet és se az ember kivételt nem képezhet. A természettudós szempontjából tehát ez a sugárkör, amely a testiséget veszi körül, volna a lélek, amely a szerves lénynél háromdímenziós térbetöltés és mint ilyen tudatossá is válik a fantáziában. Hogy mi ez a sugárkör és hogy létezik, erről a bizonyságot csak a belélet, a tudat ténye, mint olyan nyújtja. Mi nem keresünk az átélés ténye mögött lelket, ellenben megállapítjuk, hogy íme kénytelenek vagyunk a képzeletben térről-térre továbbhaladni, a szertelenbe, a határtalanba és ez a. működés nem egyéb, mint az a sugárzás, amelyről az imént beszéltem, belülről tekintve.

Íme láthatjuk, a természettudomány vívmányainak és a belszemléletnek milyen szép összhangzása áll itt előttünk. Hasonlóképpen nem keresünk költött szellemet a gondolkodás tényén, annak élet jelenségén kívül sem. A gondolat törvényeiben áthidaltuk a végtelent. Elég paradox dolog, de befejeztük a végtelent, mert kivételt nem tűrő törvényeket állapítunk meg, minden határon túlmentünk a jelenben és ez a tudattény, amely nagyobb minden nagyságnál, amely mellett a csillagtenger minden nagysága eltűnik: ez a gon dolkodás élete maga és e mögött kísértetszerű szellem nem lappang. Ez a pozitív élettény önmagában létezik és semmiféle szubsztanciára nem szorul, amely hordozója lenne. Mi tehát a pozitív tudás, a beltények pozitív megállapításának alapján állunk és nem faragunk hipotéziseket.

Ez volna tehát az eszményi, ez az univerzális és egyúttal végtelen gazdag, azaz magasabb életforma, amelyről az imént beszéltünk. Ha a magasabb életformákat az alacso-

életformákkal szembesítjük, akkor a következőket látiuk: a magasabb életforma össze van szőve egyetlen életben. életközösségben az alacsonvabbal. Miképp lehetséges ezt Hisz a magasabb életforma égi távolságában, magasságában egyúttal éppenséggel eltávolodik az alacsonytól. A fizikai mérhető fonnák fölé emel bennünket a szervesnek átélése. és tudata pedig a határtalanba. A szerves élet határtalan gazdagsága és harmóniája, a rezgési rendszerek harmonikus:» egysége mutatkozik a szerves életben. Ámde a fantázia mingazdagsága eltörpül gondolati világ a gazdagságával szemben. Ha két párhuzamos vonalat húzunk, tudiuk, hogy a közbeeső esetek, a fölosztások lehetősége nem határtalan, hanem végtelen. Mindenütt olvan óceánba nyílik meg perspektíva, amely óceán határtalanul nagy és határtalanul mély, amelynek ily értelemben sem véghatára, sem feneke nincs. De mindenütt megvan a határozott egysége, a matematikai pont is: a legszűkebbnek látszó határ föltételezi ugvanazt a végtelent, mert matematikai pontnak mint a végtelen tér legutolsó határának van értelme. Látjuk tehát, hogy minden fantáziánál gazdagabb éleit nyílik meg számunkra a gondolati, a szellemi életben.

Kant, a nagy német bölcsész is csak üres, szegényes formáknak tekintette a szellemi formákat. Ez pedig, csak azért is lehetetlen, mert ha mi a természet analógiáinak sorát követjük, látjuk, hogy a szerves élet szertelenül gazdagabb a fizikai életnél, a szellemi életnek tehát, minthogy ez a szerves életnek betetőzése, végtelenül gazdag életnek kell lennie. És mégis az ember számára íme látszólag a legszegényebb, legüresebb alak színében tűnik föl. Honnét van ezt Ezt csak úgy érthetjük meg, ha figyelemmel kíséra világfejlődés nagy perspektíváját. A jelenben iük állanak a tények, hogy a legalacsonyabb életformák mutatenergiák legnagyobb halmazát, iák összpontosítását. Azaz: az atomon belül levő energia óriási nagy, amint ezt egyik legnagyobb természettudomány alakia. Le kimutatja. Őrült sebességgel forognak az atomok, de ezt az erőt lassankénti kisugárzásukkal elpazarolják. Ez az anyag és erő evolúciója. A modern természettudomány nincs már azon az állásponton, hogy önmagába az anvag cövekelt

szilárd valami, amely a fejlődés sorából ki volna rekesztve, anyag maga is az evolúció eleme, maga fejlődésen megy keresztül. Ezt mutatja evolúción ki aztermészettudós Le Bon "L'évolution de la. említett nagy matière" című művében. Ez pedig annyit jelent, hogy kisugározzák határtalanba. erőközpontok energiáikat a amint Le Bon mondia: dans une grand nirvana, egy nagy semmiségbe. De ez a semmiség voltaképpen a háttér. Ez a háttér pedig, amint láttuk, a szerves élet alapműködése. A szerves élet tehát most már fölhalmozza azokat az enerelpazarol giákat. amelveket a fizikum és általuk élénkül.

Az evangéliumnak ez a mondása, hogy: "ég és föld elmúlnak", legfényesebben beigazolódik a modern fizikában. Ez, amint látjuk, az életformák nagy küzdelme. Ez a jelenbeli fejlődési sor, vagy evolúció sora. Az életformák ugyanis nem holt alakok, sem a gondolati, sem a szerves, sem a fizikai hanem egymással szemben érvénvesülő energiatényezők, amelyek az energiának nagy átváltozását viszik véghez a világkorszakban, úgy, hogy a legalsó formáktól a legmagasabb szellemi formákig egyetlen egy nagy fejlődés áll előttünk. Ámde vegyük szemügyre ezt a szót: fejlődés. Mit jelent ez? A modern ember, aki mechanisztikus alapon áll, hajlandó itt valami külső tákolmányt, valami külső összerakódást elképzelni. De ennek a szónak: fejlődés, csak az az értelme lehet, hogy valami kialakul, ami csirájában valamiképp már adva van.

Mit jelent ez most már a mi álláspontunkról?! Látjuk, hogy jelenlegi világállapotunkban a legmagasabb energiakörök energiáikat átengedték az alsóknak, az energiák tömöaz alsó életformákban; ilven tekintetben látszólag rültek formákká élettelen váltak. de mint magasabb életformák. hátterek, szükségképpen megmaradtak. Az amely föltétlenül létezik, a végtelenség háttere, a geometriai tér, a voltaképpeni szellemi működés valósága. A tér nem valami nagy skatulya, amint a közönséges ember fölfogja, amelybe a csillagok be vannak rakva, hanem a tér, a mi kiterjeszkedésünk, az intellektus világának sugárzása; mi töltjük be az egeket, mi vagyunk az a valóság, amely föltornyosul minden csillagzat fölé, a mi életformánk az, a legmagasabb életformák valósága és élete, ezt mi éljük át ebben a szemléletben és ez a szemlélet a valóság maga és e mögött nem kell se szellemet, se istent, se szubsztanciát keresni.

feilődés lemenő állapotában tehát a magasabb formák energiájukat leadták az alsóbb formáknak. világfejlődés jelenlegi szakasza azonban ezzel irányú, azaz fölmenő, amit úgy a természet, valamint a töradatai igazolnak. Ebben tapasztalati az állapotban ellenkező irányba tömörül az energia: az alsóbb, a határforátsugározzák véges érzéki formák energiájukat magasabb formákba. Miután ezek eddig élettelenek, szerűek voltak, az ember saját mindenséget, saját életét, saját hatástalanságát roppant űrnek, a halál örvényének, a világok ama roppant terének látta, ahol élet nincs. Ez a azonban nem egyéb, mint saját szellemi életének energiátlan volta. A közönséges embernél ez tapasztalati tény és éppen azért oly nehéz meggyőzni őt arról, hogy mint ember voltaképpen végtelen funkció és nem véges tárgy, nem csak érzéki forma.

Szinte hallom a megjegyzéseket: hiszen ez lehetetlen, hogy lehetne azt elgondolni, hogy az ember végtelen lény legyen?!

Itt azonban csak az a kérdés: mit értünk mi az "ember" alatt¹?

Az ember életének rendszerint vagy a testi élet megnyilvánulását tekinti, vagy pedig azokat a lelki működéseket, a életnek, a fantáziaműködésnek intenzíven megnyilvánuló tényeit, melyek tudatát teljesen lefoglalják és betöltik, mivel pedig csak ezeket az élménysorait éli át életeleven formákban, ezen tapasztalataiból kiindulva azt vallia: ember véges alak. És ezzel szembehelyezi saját energiátlansága következtében melvet csak szerűen él át, mint a mindenség formáját s nem veszi észre, hogy ezt tulajdonképpen önmagából vetíti ki és hogy tulajdonképpen csak azt képes külső valóságnak is tekinteni, amit önmagába mint saját valóságát előbb átélt.

Ebből az álomvilágából kell az emberi fölébresztenünk.

Az alsóbb életformák, a véges formák nem is válhatnak végtelenné soha, de beállhat az az eset, hogy az életnek energiája fölvonul a magasba, hogy a végtelenség, amely energiátlanságában az ember előtt árnyék és semmi, hogy ez a nagy sivárság és üresség energiával telik meg, napfényben ragyog, hogy a szellemnek holt alakja életre ébred, hogy az ember ott, ahol csak űrt látott, a legnagyobb gazdagságát leli, amely nem egyéb, mint a szerves lét gazdagságának a betetőzése a szellem formájában. Ha ez beáll, akkor másképp fog felelni az az ember, aki ilven öntudatra ébredt, arra a kérdésre, hogy mi vagyok én és hogy mi az emberi Életereje immár ebben a határtalanban összpontosul, itt kezd éledni és ezzel ráeszmél mivoltára. tulajdonképpeni emberi Emberi mivoltunkra azonban csak akkor ébredünk, amidőn megvalósítjuk a görög napisten és a legnagyobb görög bölcs mondását: "Ember, ismerd meg tenmagadat!" – azaz: ismerd végtelen. voltodat. A názáreti Jézus nagysága is csak abban van, hogy Szókratész ielszavát. megvalósította amidőn azt légyen: Én vagyok a világnak világossága; én vagyok a végtelen világosság, mert tudok róla, én egy vagyok az isteni lényeggel, mert tudok róla, én egy vagyok az atyával.

Az embernek isteni méltóságára való ébredése, igazi üdvözülése azonban se nem külső ceremónia, sem pedig keresztvíznek a hatása, hanem a megismerésnek, az önismerésnek következménye. Nem a véráldozatban vagy éppen az áldozati kenyérben és borban való barbár hit üdvözíti az emberiséget, mert ez vagy durva babona, vagy erkölcsileg botrányos nézet, hanem a szellemnek életeleven kenyere, ez pedig az embernek az istenséggel való megtelítése, az embernek isteni voltára való ébredése.

Az eddigi álláspontokról az eszmény örökké elérhetetlen marad, mert az eszmény felé való haladást úgy képzelik el, hogy az ember ugyan abban a képzeleti vagy véges alakban tökéletesbül, melyben adva van s ilymódon valamiképpen megközelítheti majdan az eszményiséget. Ez teljes lehetetlenség. A fejlődést nem lehet úgy értelmeznünk, hogy a véges valamiképp majd eszményivé válik, hanem csak úgy, hogy a véges alak energiáit fokozatosan leadja a határtalannak: elő-

ször a szerves formának, azután a végtelen formának, az isteni és szellemi formának. Érzéki ereje fölemésztődik ebben a harcban. Ilyenformán vagyunk mi a világosság harcosai, akik az érzéki világot, a földet prédának tekintjük az ég, azaz a szellemiség számára. Itt gyűjtjük energiáinkat! és azért oly fontos számunkra a testi élet is. Harcosok vagyunk, ez a hivatásunk s az a célunk, hogy az egyetemest, az égi sugarat, amik mi magunk vagyunk, élesszük, hogy ilyformán kincseket gyűjtsünk a belső mennyországban, követve életünkben az evangéliumok, gyönyörű példázatait.

Az a kötelék tehát, amely az embert az emberrel összefűzi, voltaképpen ez az egyetemes, isteni tudat. Az ész törvényeiben mindannyian egyetértünk. Tudjuk azt, hogy minden gondolkodó lény egyaránt kénytelen elismerni az ész törvényeit.<sup>2</sup> Ez a szellemeknek szent közössége. De sajnos, a gondolatvilágnak ez az egysége, mint hideg, észforma jelentkezik a mai embernél. Ennek okát már láttuk. Az energiák nincsenek a magasban, hanem lent vannak. A kincs úgyszólván a földben van lerakódva, a talaiban. onnan kell kiásnunk azt az evangéliumi példázat értelmében, mint a kincsásónak. És így az értékek nagy átcserélését, az energia nagy átvitelét kell véghezvinnünk

De az ember számára a történelem első szakaszában az a végzetes tény áll fönn, hogy az élénkség, az élet számára csak az érzés, az érzéki tudat, a fantázia képében mutatkozik, a gondolatvilág magasságában azonban nem. azt lehetne következtetni, hogy erkölcsi élet a múltban lehetetlen volt. Ámde ez nem egészen így van. Az erkölcsi élet a múltban azáltal volt lehetséges, hogy az ember a fantázia leple alatt elrejtve bár, sejtette a szellemi élet közösségét. A természet nagy tüneményei keltették föl benne a magasabb érzést. Az őskor embere szellemi egyénről a mi értelmünkben nem tudott. A szellemet csak a fantázia képeiben fogta föl. Ilyen képek kozmikus egysége mögött azonban már derengett számára a. szellemi egyének közössége, eredeti egysége. Látták például, hogy a napvilág életük nagy közösségben egyesíti a természet tüneményeit. Ezen érzéki-képzeleti formák mögött sejtette tehát az istenit, a szellemek szent közösségét. A régi ember a religiók

nagy természettüneményeket isteníkezdetleges fokán a tette. Különben az egyházak fölfogása is lényegében még mindig ezen az alapon áll, amennyiben istenüket külhatafizikai lomnak. hatalomnak tekintik. mint természeti a tünemények *fölött* uralkodó legfőbb urat.<sup>3</sup> Hisz mívelő még ma is a jó termésért imádkozik az úrhoz és azt várja tőle, hogy a meteorológia tüneményeit az ő előnyére igazgassa. Ilyenformán a régi vallások istene külhatalom. amely jutalommal és büntetéssel, a külerőszak eszközeivel igyekszik a társadalmi életben szükséges egységet fönntartani. helvesebben religio nélkül illetve nem soha emberi társadalom és nem is fog létezni soha. A mi föladatunk az, hogy a religiónak gyermekes formái helyébe az érett ész religióját állítsuk, mert a régi religiónak óriási vannak, amely hiányok aztán végzetesen visszahatottak az emberiség eddigi erkölcsi fejlődésére és társadalmi életére. Tekintsük csak az emberi nem szomorú törahol mindenütt a vérnek és könnynek tengerét látjuk! Nem okozhatjuk és nem is okozzuk ezért az egyes sötétség hatalmát, embereket. hanem amely a előtt isteni voltát elfödi. Egyáltalán az az erkölcsbírálat. amely az egyénben látja a rossznak az okát, az akarja elsősorban felelősségre vonni, az egyénen megtorolni a gonoszat, a rosszat, erkölcsileg alacsony fokon áll, és eddig minden egyházi erkölcsfelfogásnak ez az álláspontja. Ugyanis, a naiv ember véges, érzéki, állati lénynek képzelte önmagát és embertársát. Nem változtat ezen, ha a lelket fantomnak, képzeleti képnek tekintjük, mert az állati tudat is fantomok körében mozog. A baj az, hogy az eddigi ember ilyformán állatnak tekintette és tekinti önmagát és embermint testi lény, életfönntartása társát. Az állat. céliából kénytelen fizikai eszközökkel védekezni, a vele szemben előálló veszélyt elhárítani; ha az állatot bántják, visszaharap és visszarúg. íme, ez a földi igazságszolgáltatás ős alapia. igazságszolgáltatásnak állati alakja, mely az Ez az eddigi állati öntudatából folyik. Ezegyházi erkölcs ember az alapja is, amennyiben istene a bosszúálló isten, kit ugyan meg lehet sérteni, ki azonban a sérelmet, valamint az állat, amely visszarúg és visszaharap, végül megtorolja. Az állatnál

természetes is, hogy életét ilyképpen törekszik fönntartani. Ebből a szempontból tekintve, az egyházak istensége még mindig a régi hitrege nagy állatja és nem csoda, hogy ami egész, szépséges kultúránk, amely ilyen ideálra épült, félállati, félvad kultúra mind a mai napig, a civilizáció minden fénymáza dacára.

A jövő emberének egyik nagy prófétája, Nietzsche, azt jövendölte, hogy majdan a bosszúállás és megtorlás bele fog fúlni a nagy szeretet tengerébe, ahol nem megtorlásról lesz többé szó, hanem ahol a szeretet szent világosságának csak egyetlen hivatása van: önmagát ébreszteni a mekben. Nem az a mi hivatásunk, hogy mi embertársunkon, bármilyen elvetemedett vagy gonosz legyen is, megtoroljuk gonoszságot, hanem az, hogy fölébresszük amaz méltóságra, amelyre mi magunk ébredtünk, hogy szabadítsuk az állatiságból az egyént és a világot. Ezzel alapját vetettük meg annak, hogy lehullanak majd a világ összes láncai, mert csak az az ember, aki szent méltóságban isteni világosságnak tudja önmagát, aki a halál lebeg, mint a nap sugara, csak az az ember szabad egyedül, mert ami a tömegeket bilincsbe veri és rabszolgává teszi, az a haláltól való rettegés, amellyel az általános zsarnokság bilincsbe veri az embereket.

Beláthatjuk ilyenformán, hogy külsőleg, külső intézkedésekkel, külső zökkel, külső társadalmi tervezgetésekkel nem lehet fölszabadítani az embert. A régi embernek végzetes alapbűne, a régi Ádám bűne az, hogy pusztán földi lénynek tudja magát. Ádám: ez a föld. Hogy véges alaknak tudja magát és nem eszmél arra, hogy benne rejlik az egek dicsősége, az istenség végtelensége: ez a végzete, boldogtalansága, ez lelkének sivársága. ez minden sülvedtségének oka. társadalmi nvomorának ez alapja és ha ezt nem orvosoljuk, hiábavaló minden mas kísérlet és orvosság, utópia marad az mind.

Szükséges tehát, hogy a régi vallási ideálok helyébe új, magasabb eszményeket ragyogtassunk. Az istenséget immár kifelé nem vetíthetjük. Szükségünk van tehát arra, hogy a régi valláserkölcsi alapok helyébe, amidőn látjuk, hogy azok voltaképp az erkölcstelenség alapjai, amelyek a népet és a gyer-

meket ma szükségképpen demoralizálják, új alapokat rakjunk le a jövő számára. Az idők ugyanis nagyon megváltoztak. Valamikor, amidőn az ember valami kép formájában szemlélte még az istent, mint valami atyát, mint valami urat, szigorú fogalmai a végtelenről és az örökkévalóságról nem voltak és épp ezért a múltban még a pokoli büntetés sem nyert olyan erkölcsileg botrányos színezetet, mint aminőben a modern ember előtt szükségképp föltűnik. Az örökkévalóság alatt csak határozatlanul hosszú időt értettek. A szigorúan vett örökkévalóság gondolata azonban telies sátánná változtatia át a mennyei urát és az a fogalom azután szükségképp demoralizálja a mi korunk népét, amennyiben az egyház hívei ebben mennyei eszményképet és példát látnak. A primitiv emberben a végtelennek az az éles szemlélete nem volt meg, amelyet a modern ember átél. De a mi népünk már nem «íz antik világ népe. Régente sokkal gyermekibb volt a néptömeg, mint ma, és ma erkölcsi méreg az, ami valamikor kultúrtényező lehetett.

Igaz, hogy az a kultúra a feiletlen szellemnek és a vérengző erőszaknak barbár kultúrája volt, de az az eszmény a múltban mégsem idézett elő teljes erkölcsi romlást, míg ma pokoli veszély fenyegeti erről a részről a modern embert és ez arra késztet, hogy résen legyünk és szembeszáljunk a veszéllyel. Ha a mai kor embere az örökkévalóságot szigorú értelemben veszi és a teológusok módjára elképzeli, hogy az az isten örök sújtja gyönge teremtéseit, akkor kínokkal olvan ideállal áll szemben, amely a poklok poklánál is borzasztóbb. Az ilven kegvetlenség borzasztóbb volna minden emberi elvetemedettségnél, mert ki volna olyan lelketlen, bogy ellenfelét, aki megsértette, örökkön-örökké kínozza, hiszen ez a legördőgibb gondolat. És ez legyen a mennyek ideálja, ezt tanítsák a gyermekeknek és a romlatlan népnek, őket lelkük mélyében megrontván? Ez az az óriási veszély, amely bennünket fenyeget, mert a mai ember, a modern technika korszakának embere, aki már matematikailag gondolkodik, ha az egyházak híve. isteni ideálját a sátán mintaképben látja a mennyek trónján. Ilyen erkölcsvallási alapból azonban nem kérünk.

Meg kell tennünk minden óvintézkedést arra nézve, hogy ezt a veszedelmet elhárítsuk és megmentsük tőle az iskolákat és a népet. Itt az erkölcsi nevelésnek életkérdésével és nem egy ártatlan képpel van dolgunk; ez gyilkoló fegyver, amellyel a reakció végzetesen sújt le minden haladásra, amidőn régi, korlátolt és sokkal primitivebb ember számára szánt képeket még ma is fönn akarja tartani az érettebb ész számára. Az egyházak ma az erkölcsi szentséggel veszedelmes játékot űznek és ennek útját kell állanunk.

hitetlen modern ember látszólag ellenkező irányban mozog, de voltaképpen hasonló irányban, mint a teológiai világnézet embere, lévén ugyanis a kettő között az a közös vonás, hogy úgy a materialista, valamint a teológiai fölfogás véges alaknak tekinti, a porba sújtja, a sárba rántja, lealázza az embert.4 De egyúttal mind a kettő egyaránt szeretetet prédikál. Ámde ez képtelenség. A szeretetet nem lehet se parancsolni, se erkölcsi szabályok alakjában bevésni az emberekbe. Ha szeretetre méltó tárgy áll előttünk szellemünkben, akkor az tökélyénél fogva elragad bennünket és akarva, nem akarva, kénytelenek vagyunk azt, mert magasztos és dicső, azt, ami szeretni: lesainálni. megyetni pedig természeténél fogva alacsony és nyomorult. Ha tehát mi az embert lebecsüljük, ennek az a végzetes következménye, hogy a szeretet üres frázissá, nagy hazugsággá és képmutatássá válik, mint ahogy ez nemcsak a múlt történelmében, de a jelen korban is így van. Abban az esetben azonban, ha az embert végtelenségében, a végtelen gazdagság és harmónia formájában, mint isteni alakot látjuk föltámadni és fölemelkedni az egek egéig, szent ámulat tölt el bennünket, ha saját magunkra gondolunk és így emberi méltóságunk isteni fönségében ébred saját végtelensége öntudatára. Mert emberi méltóságról beszélnünk materialista vagy teológiai alapon egyaránt képtelenség. Az egyik is, a másik is féregként szerepeltet bennünket, amely féreg a sárban fetreng, akár az úr előtt, akár a nagy természet előtt, amely mint valami nagy bálvány, úgy áll szemben az emberrel. A fizikai természet volna ugyanis az a végtelen az emberrel szemben, amely előtt le kellene borulnia. De láttuk, hogy a valódi végtelenség csak mi vagyunk; mi kölcsönöztük a természetnek saját nagyságunkat, saját végtelenségünket. A mi isteni méltóságunk színével ruháztuk föl azt, midőn a fizikai térbe kivetítettük szellemünk végtelenségét, amidőn istennek kölcsönöztük végtelen gazdagságunkat.

Szükségünk van tehát arra, hogy a szeretet ne legyen üres szólásmód. A sárban fetrengő, szolgai öntudat szolgaságra kárhoztatja az embert, amellyel szemben minden külső kísérlet, ideális társadalmat létrehozni merő utópia, mert amig a régi emberanyag megmarad, föltétlenül megmarad a régi világ is minden szolgaságával és nyomorával. Belső nagy forradalmat kell tehát előkészítenünk, azt az isteni méltóságot és fönséget ébresztenünk minden egyesben, amely előtt a földnek minden vérrel beszennyezett bíborrongya a porba hull, mikor az ember, bárki legyen is az, isteni méltóságára ébred, amely több és nagyobb, mint minden királyi méltóság.

Ezt az, alakot azután kénytelenek vagyunk tisztelni és szeretni, mert annak szépsége és fönsége, annak végtelen harmóniája és gazdagsága önkénytelenül is bámulatot és szeretetet ébreszt. Egy nemesebb kultúrának ez az egyedüli, szolid megalapozása. Ez egyúttal a hegyi prédikátor álláspontja is. A hegyi beszéd az erkölcsi elvnek és törvénynek különben a legtisztább kifejtése. Röviden azt mondhatjuk: meghatározza az egyedüli tiszta, valódi erkölcsi életet. E beszéden két fővonás vonul végig. Az egyik vonás a véstelen szelídség: az ember az ember számára szentség, mennyei alak, kit állati erőszakkal érinteni borzasztó bűn. A másik vonás: az isteni fönség tudata az emberben; úgy az egyént tekintve, mint az egyénnek embertársához való viszonyát.

Az ellenség szeretete teljesen értelmetlen kívánság volna, ha azt a tapasztalatban adott, ma élő állatemberre akarnók alkalmazni, hiszen a gonosztevő gonoszsága rút, borzasztó, visszataszító dolog és egy gonosztevőt szeretni teljes lehetetlenség. Tehát ennek a kívánságnak, a hegyi beszéd erkölcsi álláspontjának más értelme van. Nem az adott embert, az állatembert érti, aki a maga szellemi és erkölcsi nyomorával áll előttünk, hanem azt az istenembert, aki benne a sötétség takarója mögött szunnyad, ama isteni tulajdonságokat, melyek megvannak minden egyes emberben, úgy, hogy mindenkiben, bármily elvetemedett légyen is, szelleme mélyén paradicsomok, mennyei dicsőség csirái rejtőznek s nekünk csak egy föladatunk van: kivétel nélkül minden embert erre a boldogságra, erre a belső mennyországra, erre az isteni méltóságra kell ébresztenünk.

A mi korunk embere etikájában a célszerűség elvét veszi alapul. Azt tartja, hogy ami hasznos, az erkölcsös is. Ez a fölfogás azonban világnézetéből folyik. A modern naturalizmus értelmében tulajdonképpen az emberiség nem egyéb, mint valami finomult majomcsorda, amely valahogy összeverődött és ami e csorda érdekeinek megfelel, az azután jó és erkölcsös. A csorda természetesen iparkodik magát fönntartani, mint a természet minden lénye, mivel az önfenntartás! ösztön úgy az egyesekben, mint az összességben egyaránt megvan. Ez volna tehát az az alap, amelyből az erkölcsi szabályok erednek. Mily tévedés. A csorda önfenntartási ösztöne sohasem lehet az erkölcsi jónak alapja, hiszen: mivel az emberek a történetiem folyamán valóban a csorda érdekeit helyezték előtérbe, mindig lebunkózták azt, aki a csorda érdekeivel ellentétben látszott állani

Ez az etnosznak, a népszokásnak a harca az etosz, az erkölcs ellen.

Minden időben voltak ugyanis emberek, akiknek lelkületében fölébredt valami magasabb, mint a jelzett állati, hasznossági elv, «a modern erkölcstannak is ez az üzlettársaság? elve korlátolt felelősséggel. Az alacsonyrendű szemben mindig támadtak emberek, akikben a szellemi fejlődés nagy eszményei fölébredtek és a föltétlen isteni szeretetet hirdették, amely az anyagi önzésén fölépülő válaszfalakat és korlátokat úgy az egyes törzsek, mint az emberiség összes nemzetei között lerombolja és ennek megvalósítására való törekvés volt egész életük célja. Mi sem természetesebb, hogy ezáltal egyenesen a törzs érdekei ellen vétettek. Nagyon helyesen mondotta tehát Kaefás a maga, azaz a törzs szempontjából, hogy jobb, ha egy ember meghal, mintha az egész nép pusztul el. S így ítélték el Jézust, de ugyancsak ezen az alapon ítélték el az athéniek korábban Szókratészt, midőn azt látták, hogy ez az ember fölforgatja az akkori társadalom minden erkölcsi, világnézeti alapját s aminek következtében annak rendjét és fönnállását lehetetlenné teszi. Ez éppen nem volt csekély dolog. Gondoljunk csak a Szókratész előtti görög kultúrára, annak minden művészeti szépségére és bájára. Az athéniek átérezték, hogy az ő elvei ezt a kultúrát lehetetlenné teszik. Megiszonyodtak ettől a gondolattól és halálra ítélték, de mégsem tudták föltartóztatni a régi kultúra összeomlását, melyet Szókratész és tanítványai készítettek elő. Tehát Szókratész is és Jézus is egyaránt vétettek a hasznossági elv ellen; ugyancsak így vétettek az őskereszténység mártírjai is. A római császárok okos és helyes politikát követtek, amidőn az őskereszténység híveit a végletekig üldözték, mivel ezek az emberek a római birodalom összeomlását készítették elő.

A római birodalmat állandóan a barbárok betörései fenyegették, a hasznossági elv alapján tehát a császároknak volt igazuk, mikor a birodalom fönnállását állandóan veszélyben látva, az őskereszténységet, mint űj veszedelmet igyekeztek elhárítani, mivel ezzeil az államot, a nagy római népet s az antik kultúrát, az akkori emberiség nagy érdekeit látszottak védelmezni. De magasabb szempontból igazuk volt-e az athénieknek, a kaefásoknak, a római császároknak és később a nagy inkvizíció idején a pápáknak, vagy azoknak a mártíroknak volt igazuk, akik erkölcsi elveikért odaadták életüket, akiket a hasznossági elv alapján kivégeztek, máglyára hordtak s akik így az etosz hősei lettek! Ők a küzdelemben elbuktak, meghaltak, de nyomukban kultúrák omlottak össze s az emberiség haladása számára az út szabaddá vált.

Mindezek a tények mutatják, hogy az általános világhelyzet javításának egyetlen módja, egyetlen orvossága az, ha az emberben a belső mennyországot ébresztjük életre. Hiába kívánjuk az embertől, hogy legyen altruisztikus, mert ez a modern ember számára teljesen lehetetlen és meddő dolog, mint minden erkölcsi prédikáció. Milyen alapon tekintsük magunkat embertársainkkal! Milyen alapon áldozzuk azonosaknak életünket, midőn a modern ember szerint, aki többnyire materialista, az élet nem egyéb a fizikai létnél; az ő szempontjából az önfeláldozás tiszta őrület.

És miért áldoznók föl magunkat, minek a fejében! Az embertársainkért, mikor az emberiség egész történelmi állapotában oly nyomorult, hogy a pesszimizmus, mely szerint jobb volna, ha nem létezne, teljesen igazolt. A nyomorúságnak és a gonoszságnak továbbtenyésztésére magunkat föláldozni, annak igazán nincs semmi értelme. Ennekfolytán az egész modern altrumizmus üres frázis!

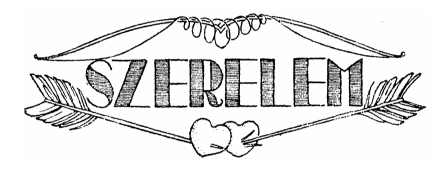
De minden nyomornak és gonoszságnak véget kell vetni,

ámde ehhez nagy elszántság szükséges, mivel a jelenlegi világ rendiét hatalmas érdekszálak tartiák össze. Ami eddig e borzalmas világ megdöntésére történik, hiábavaló, erőtlen kísérletezés csupán. Hiába híve ma mindenki a világbékének, hiába alakulnak békeligák, sot hiábavaló a mai antimilitarista mozgalom is. Láthattuk az utóbbi időben, hogy mily meddőek a békekongresszusok tárgyalásai s mily meddő itt minden. De ez szükségképpen van így, mert a régi állatember megmarad mindig annak, ami, míg szelleme alapjaiban meg nem változik. formában kell megalapoznunk Jezsaiás más birodalmát. Szükségünk lesz a jövőben önföláldozásra, hősiességre, valamint szükségünk van erre már a jelenben is, mert az az ember, aki szellemiségének tenyéré eszmél s akiben az erkölcsi öntudat fölébredt, szakított e világnak minden szükaminek fejében körü érdekével. az isteni öntudat koronája övezi; mert az az isteni elégültség és isteni béke. amelyet mi a világnak akarunk adni, kell, hogy előbb mibennünk ébredien szelídségével és fönségével. Csak azt a békét, csak annak a belső mennyországnak a békéjét adhatjuk a világnak, amelyet mi magunkban megvalósítottunk.

Az ember, mikor szemben áll a sorssal, mikor szemben áll a halállal, elrémülve enged a társadalmi kényszernek, amely mindenfelől a halál veszedelmével fenyegeti a legkülönbözőbb formában. Az tehát az első föladatunk, hogy megteremtsük azt az igazi hőst, akit semmiféle külső kényszerrel megrettenteni nem lehet, ez pedig csak abban az esetben lehetséges, ha az ember legyőzte magában az állat embert, a véges öntudatú embert és végtelen szellemiségének öntudatában a halál fölé emelkedett, ha nem keres többé külső mennyországot, aminek álmai a modern ember számára letűntek, hanem saját beléletének végtelenségét szemlélve, önmagát mennyei tudia. Ezt az isteni tudatot kell azáltal élesztenünk, hogy magunkat föláldozzuk. Ez az isteni tudat oly mértékben gyúl lángra, amily mértékben a külső szenvedéssel és halálfenyegetéssel szembeszáll. Így ébred folyton a saját szelleme mélyén az a világosság, amely nagyobb és ragyogóbb minden csillagtengernél. Így nyer mennyei, világalakító erőt az az isteni sugár, amely nagy költőnk, Petőfi szavai szerint arra van hivatva, hogy megérlelje a földet, ezt az éretlen gyümölcsöt...

Ezekiel jövendölését kell beteljesítenünk: a szellemi halottakat föl kell támasztanunk halottaikból, a szellemi vakokat látásra kell ébresztenünk, mert a szabadság földi paradicsoma akkor fog megvalósulni, ha először a szellemi öntudatra ébredt emberben nyílt meg a. belső paradicsomi kert!





## 1911 december 13-án tartott előadás.

Előttünk egy speciális téma, a tudománynak külön föladata látszik ugyan állani, ámde látni fogjuk, miként bővül ki ennek kifejtése egy világnézetté, miként kényszerülünk abba, hogy az emberiség számára teljesen új világnézetei alkossunk, amidőn a legmélyebb titokba akarunk hatolni, a szerelem titkának nagy tengerébe.

új világnézetet hirdetünk. A régi világnézet minalapját teljesen fölforgatjuk. Az eddigi emberiségnek, nézete mindenek előtt az emberről, világegyetemről, a világ alapjáról teljesen megváltozik. Az egész múlt, mind a mai napig, az embert véges tárgynak és lénynek tekintette. Itt közömbös számunkra, vajjon ez a testiség formájában, vagy valami lélek, fantóm alakjában történt-e. A mi szempontunk az, hogy az embere már mint a szerves élet határtalanba sugárzó tevékenység, hogy funkcióia. a befejezett, bezárt tárgyról van szó, amidőn az egyéni emberoly tevékenységről, amely túlsugábeszélünk, hanem világít. csillagtengert. .Minden test Valamint rozza a csillagzat a határtalanból számtalan billió mérföldre küldi sugárkörét, úgy a szerves lényt is finom sugárkör környezi, amely a határtalanba világít, mint ahogy a finom napsugárkörnek a nagyobb terjengés felel meg szükségképpen. Ennek sugárkörének a tagoltsága, sugárkörnek, a szerves élet hasonlíthatatlanul gazdagabb, mint a szervetlen világ tagoltsága. Az alapok különféle ritmusokban vannak egyénítve.

egyén bizonyos Minden szerves életritmust képvisel az a sugárkör, amely a szerves lénynek ezért van. hogy bizonyos testben lelkét képviseli, csak leli rezonanciaalapját és erőközpontját. A szerves világ sugárköre a határtalanba vezet bennünket, de a végtelenbe csak a szellemi ugyan életköre. Kívülünk tért tevékenység foglalhatnak amelyek testiségünkön esnek. olv funkciókörök. kívül ezek ugvancsak abban a sugártengerben úsznak, melv szerves, valamint a szellemi életet a lelki, vagv A legmagasabb formák azonban éppen azok, amelyek többé a külvilággal egyáltalában nem állanak szemben. lennek tudata azért esik a belvilágba, mert a végtelenén kívül immár semmi nem lehet és az mindent önmagába foglal. A belvilágnak ilyformán sajátszerű értelme a belvilág a minden nagynál nagyobb és így megérthetjük Szophoklész egyik kórusának mondását. amidőn ígv sok hatalmas létezik, de a leghatalmasabb minden lények között az ember. Az ember az egek fölé tornyosuló isteni sugárkör egyénített alakban. Az tehát, amit a régi ember a nagy természetben külső világtérnek vél látni, valósággal emberi funkció körén belül fekszik, mint alantasabb funkciókör, mint véges alak; mi magunk vagyunk a tengerek tengere és a szellemi óceánnál semmi sem nagyobb. Éppen a végtelen maga az, mely a mi legsajátosabb otthonunk, hazánk és tulajdonunk. A szerelemről itt tehát az nemi vonzódás értelmében beszélünk. Ilven értelemben nem fogta még föl a szerelmet az antik ember. Arról a szeremely a trubadúrokkal lemről, ébredt a nyugati nem tudtak se a rómaiak, se az athéniek. Ez a fölfogás csak szellemi egyéniségére való ébredésével embernek lehetségessé.

a szellemi egyéniség! A szellemi egyéniség Mi jelenti, hogy az egyes ember, mint egyén, önmagát szelletudia. A szellemi pedig, amint a tudat ténye minek nagyságon zolia. univerzális, minden túlmenő, minden finomságot meghaladó tevékenység életköre. Egyéni ölt minden egyes emberben, de egyúttal a szellemi egyéneket összekötő nagy összhangként is megjelenik, amennyiben szellemi egyéneket képviselő kedélyhangulatokat, összes az

őseredeti ritmusokat oszthatatlan egységbe, egyetlen nagy harmóniába fűzi egybe, melynek neve: ész, ha pedig a sugárkörnek melegét, intenzitását vesszük tekintetbe, a neve: szeretet.

szellemi egyéniségre való ébredés tehát csak lehetséges, ahol az egyéni embernek, mint univerzális, mint szellemi lénynek tudata, egyáltalán az istenember eszméje, életre ébredt az egyénben. Innét van az. hogy ez. nálunk, nyugaton állt be, nem pedig keleten, ahol az egyéniség fölé az ember csak úgy emelkedik, hogy az egyénit föloszlatja egy káoszszerű közösségbe, ahol minden élet eltűnik a nagy nirvánában. Ezt az egyéniségfölötti szemlélődést életeleven formában fogta föl a gnózis. A gnózis, amelynek hívei alapították az őskereszténységet. Ámde a még éretlen emberiséggel nem tudták magas szárnvaeszméiket megértetni. Mint szent titkot őrizték annál is inkább, mert már kezdetben is kegyetlen üldözéseknek voltak kitéve keleten. A római császárok is üldözték őket, különösen Konstantin, a keresztény egyház képpeni alapítója. Ez a sátáni alak, aki vérengzőbb mint Nero, aki saját családtagjait gyilkoltatta le, hogy tróniát még a veszedelem lehetőségével szemben is biztosítsa, szíve mélyén nem gyűlölt semmit jobban, mint a gnosztikusokat.<sup>1</sup> Példáját követték aztán a középkor pápái és királyai, érezvén azt, hogy egy új, egy isteni ember ébred, aki a r5gi állatember bilincseit széttöri és egy új világot teremt, úgy hogy nemcsak a római birodalom dől el, hanem az állatember világa is. Keleten dereng először a szellemi egyéniség fölfogásának a napja. Innét plántálták át a gnosztikusok, az eretnekek ezt az alapfölfogást nyugatra. Olyan magas önérzet vetett lobbot abban az időben, a keleti gnosztikusok, manicheusok hatása alatt, mint még a történelemben soha.<sup>2</sup>

Az eretnekek hazája Délfranciaország, különösen a Provence, de egyúttal a trubadúroké is. Ezekben lobban lángra az az eszményi fölfogás, amely az embert isteníti. Hisz az ideális szerelem mi légyen más, mint az embernek "istenítése sajátszerű nemi vonatkozásában. Innét Olaszországba, Németországba, Angliába sugárzott át az eretnekséggel egyetemben az ideális szerelem eszméje, az embernek

idealizálása. Kegyetlen üldözéseknek voltak kitéve ezek az maguk trubadúrok. középkori eretnekek s a Α közül, akik ezt az eszmét képviselték, itt a legkiválóbbak egyikét említem föl, Wolfram von Esehenbach-ot, aki Parszifaljában és Titureljében a középkori német irodalom fényesebb termékeit és egyúttal az ideális szerelem egvik Sajátszerű, hogy "Parszifalban" mintaképét alkotta. a többízben keresztény szertartást végeznek, de mindig csak világi ember végzi azt és sohase pap. Az egyházat mellőzték. Kétségtelen tehát, hogy ez az énekes is, valamint a trubadúrok és minnesängerek szívükben mind eretnekek voltak s hogy el ne égessék őket, elfogadták külsőleg az egyházi hitet.

Az antik világban legföljebb gyönge nyomait, csiráit találjuk a szerelem oly értelmezésének, miképp ezt a középkor fölfogta, így Ámor és Psziché, Hero és Leander hitregéi, Médea szerelme. Különösen Médea szerelme, amelyet klaszszikus formában mutat be Euripidész drámája, világos példa arra nézve, hogy az antik ember szerelme inkább misztikus ködbe burkolódzó érzéki mámor, semmint ideális egyéni érzés.

A mi korunk új fordulatot jelent a szerelem fölfogásábizonyos látszólag ugyan, tekintetben. ban. Ezhanvatlást is mutat ama fényes és dicső múlttal szemmidőn a trubadúrok nyomán aztán Petrarka. Shakespeare dicsőítették az ideális nemi vonzódást. A modern ember hajlandó arra, hogy az ilven idealizmust lemosolyogia, mint valami szép illúziót. A modern, művelt ember szempontjából a régi ideálok összeomlottak. Ez rendben is van, amenynyiben azok a régi ideálok mind külvalóságok színét öltötték. Az új ember, az istenember nem látja az eszményeket, az ideálokat külvalóságok színében, külső isteni fényben, hanem mindazt, amit a múlt külső mennyországokban, külső istenekben látott, önmagába veszi vissza.

A külső istenek rombadőlése végbement a modern embernél, de ami ennek helyét pótolná, a benső istenség, a belső mennyország világos látása, még nem fejlődött ki és ilyen végzetes átmeneti korban aztán érthető, hogy az emberiség az érzékiség talajára sülyed vissza és az embert az állatiság

formájában akarja fölfogni, azt vélvén, hogy ezzel kimerítette lényegét és bizonyos tudományos látszattal tetszeleg magának, mely őt ebben a tévhitben megerősíti.

Egyik főoszlopa ennek a tévhitnek az, hogy hatalmas világ fejlődését, kimutatva. elmék földerítették a szerves hogy ez kezdetleges alakokból, seitszerű formákból elágazva, lassanként fejlődött gazdagon szervezett alakokká és betetőzését végül az ember testi alakjában éri el. Már az állati élet tekintetében tévedésben van a modern ember, midőn azt hiszi, hogy külső körülmények, véletlenség okozhatta azt. hogy a szervezetek mindig magasabb és magasabb alakokká fejlődtek. A fejlődésnek, amint ezt már hangoztattam, az az értelme, hogy valami belülről fejlődik, hogy a magban, a bimbóban már el vagyon rejtve az, ami később a növényben kibontakozik. Ezt mi olyképp magyarázzuk, hogy bizonyom alaptehetségeknek fönn forogniok, alapdiszpozícióknak. kell mert ezek nélkül a szerves fejlődés lehetetlen. Mit jelentenek már most ezek a magasabb életdiszpozíciók, amelyek egyelőre a tehetség, mintegy a puszta lehetőség formájában csak lézengenek, később azonban megvalósulnak. A modern fölfogás már azért is nagyon korlátolt, mivel szerinte a mérhető fizikai valósággal a valóság köre be van fejezve; hogy a valóság odáig terjed, amenyire a mi véges érzékeink és a mi tökéletlen szerszámaink hatolnak. De az elképzelhető legtökéletesebb érzékek és szerszámok is csak legföljebb fölületszerű adatokat szolgáltathatnának. Ámde az abszolút valóság végtelenül finomabb, végtelenül nagyobb ennél. Ott azonban. ahol a határtalan vagy a végtelen jelenik meg, már nem fizikai dolgunk, hanem belvilág élettényeivel, valósággal van a amelynek két főalakja van, úgymint a szerves, vagyis a határtalanba menő, a szertelen alapforma és a végtelen, vagyis a szellemi forma. Ezek a formák képezik a háttért, minthogy a fizikai lét a modern természettudomány értelmében legföljebb fölületszerű funkció, úgy hogy a háttér már nem fizikai, hanem szerves vagy szellemi funkció. Ezek a formák leadták életerejüket, energiájukat, intenzivitásukat az alsóbb, a fizikai amelyek duzzadnak formáknak, az energiától. Lassanként azonban kisugározzák ezeket az energiákat, melyek megint

mind a felsőbb körbe kerülnek. Egyik a lemenő, a másik a fölmenő fejlődési sorozata a világ fejlődésének. Ebben az utóbbi, fölmenő fejlődési sorozatban mozog a mi természetfejlődésünk s egyúttal szellemi fejlődésünk is.

Ezek az elgyöngült, elhalaványult formák korunkban tehát mintegy a puszta lehetőségnek a színét öltik. Megvan a keret, de nincs meg az életnek betöltése. De újra erőtől duzzadó formák lesznek azok, ha az energiák a világ nagy entrópiájában megint fölfelé vonulnak, ha majd az isteni élet újra betölt eget és földet, miután a természet minden életerejét fölszívta saját fénykörébe.

Ez a nagy látvány jelentkezik a történelemben is. Látják ugyanis, hogy a szellemi formák a fejlődés első fokozataiban szinte láthatatlanok. Az ember csak az érzékit veszi észre. A gyermeknek is ez a fejlődési sora; és ez vezeti félre a modern embert, ki azt hiszi, hogy abból az alsó formából fejlődik a magasabb alak, amely pedig, mint alaptehetség, voltaképpeni háttér és föltevés, jóllehet nem aktualizált, nem erőteljes, nem intenzív életforma. Amint a görögök klaszszikus mondája szemlélteti, a mennyei Zeusz az állaton, Amaltheia kecske emlőin táplálkozik és innen szed erőt, amig végre isteni hatalmában teljes fönségében fölemelkedik az egekbe; ugyanígy látjuk lefolyni az emberiség életét és a világ fejlődését.

Tehát a világtörténelem azt mutatja, hogy az univerzális, a gondolati formák csak lassanként válnak tudatossá az emberben. Az ősember csak képeket látott: mint az apró gyermeknek, aki még olvasni nem tud, képeskönyv kell neki. Hiszen sajnos, az emberek tömege ma is ott tart, jóllehet a egész áramlata már sokkal magasabbra emelkedett és különösen örvendetes az, hogy a mai ember, akit mindentechnikai haladás környékez, úton-útfélen felől belekényszerül a matematikai gondolkozásba. Ez készíti elő köztudatban a matematikai ismeretek ama minimumát. amelyre nekünk gnosztikusoknak szükségünk van. a népnél hiányzott, az volt az antik világban a gnózis győzelmének főakadálva.

Szükséges volt a világfejlődés nagy perspektíváját nagy-

jában vázolni, hogy az eszményi szerelem fenséges tudatát megérthessük. Az ideális szerelem voltaképpen az egyéniség megismerésének egyik módja. Az a tudat, amely Shakespeare Júliájában ébred, amidőn azt mondja, hogy az ő szerelme olyan nagy, oly gazdag és mély, mint a tenger és minél többet ad, annál többet nyer és mind a kettő egyaránt végtelen, nem csalóka szép ábránd, hanem az emberi szellem titkának mély megnyilatkozása.

A férfi és a női vonás poláris ellentéte oly általános törvény, mely keresztülvonul a természetnek és a szellemnek minden alapján. Az élet formái ugyanis nem holt formák, hanem eleven funkciók, amelyek egymással összefüggésbe« vannak. ióllehet egymással szemben végtelen ellentéteket alkotnak. Miképpen lehetséges ez! Miképp létesíthet az egyik életfunkció, mely a másikkal szemben végtelen ellentétet alkot, mely tőle végtelenül távol esik, az utóbbival mégis életközösséget! Miként egyesülnek az életnek ilvenformán alapjukban különböző alakjai, amelyek távolabb esnek egymástól, mint ég és földi Ez csak úgy magyarázható, ha az élet alapformái, a dimenziókhoz hasonló viszonyban álnak, alacsonvabb dimenziók magasabb formák határértékeit a jelentik. Pontokból vonalat, vonalakból síkot stb. össze nem lehet rakni. A dimenziók így a határtalannak és a végtelennek fokozatai, funkciók, melyek polárisán valami alsó és felső határ felé törnek. Ez az ellentétes irány a mindenség minden életkörmi átvonuló férfi és női vonás. Tehát már az antik gnózis is az eonházasság formájában tekinti az egyetemes élet alakjait.<sup>3</sup>

A fizikai élet utolsó elemétől, a feszítés érzéstényétől kezdve, mely a kondenzió, a tömörülés és az expanzió, a terjeszkedés polárisán ellentétes formájában álul elő, a természet és a szellem minden alakján keresztülvonul mint egyetlen nagy törvény a polaritás törvénye, hogy úgy mondjam, a szerelem alaptörvénye. Igaza van ama nagy perzsa költőnek, aki azt mondja, hogy minden titok megfejtése a szerelem. Ez tehát, ha tovább fejtegetjük, nagy vonásokban a világtitok kifejtése.

A legközelebbi alak a szerves élet alakja. Már utaltunk arra, hogy a szerves élet abban különbözik a szervetlentől,

hogy alapműködésében a mindenségbe kisugárzó, szertelenül finoman tagolt sugárkör. A szerves élet alapműködése így az egymást keresztező egyénített ritmusok rendszerét kénezi ahol nemcsak minden ilyen, a szerves egyén lelkét képviselő tevékenység köre gazdag tagoltságában egységes szerves világ működés, hanem az egész minden összefüggésben alapműködésében szerves és áll mintegy egyetlen nagy szervezetet alkot ugyanazon sugárkör differenciálódásaként, Innét az a csodás összhang, az a csodás célszerűség, amit mi a szerves élet minden formáin keresztül észlelünk és ami sohasem magyarázható, ha mi csak mechanikai rakodmányt akarunk látni a szerves életben, holott az egységes, határtalanul gazdag sugárkör, mely poláris ellentétekben mozog.

Ennek legtudatosabb formája az állat és az állat életén belül az a forma, ahol a szerves világ szertelen gazdagsága és harmóniája egyetlen érzésben villan föl, ahol poláris ellentétei az ellentétes villanyosság szikrázásaként egybecsapnak: a nemi ösztön, a nemi indulat. Ez tehát egyúttal az állati élet tetőpontja, virágzása és összehasonlítható a növény virágzásával, amelyben a növény élete a nemi szervek fejlődésében legszebb, legmagasabb formáját ölti.

Mi emberek joggal le szoktuk becsülni a csupán állati formában megnyilatkozó nemi érzést, de abban tévedünk, hogy az önmagában véve, a szerves élet mélységeit tekintve, nem volna csodálatosan gazdag, csodálatosan harmonikus tünemény. Az a mámor, mely az állatot elragadja a nemi életben, hatalmas érzésben való föltünedezése annak a belső gazdagságnak, annak a szertelenségnek, annak a harmóniának, amely a szervas világ titka.

A modern naturalista frivol, durva nézettel szemben, mely azonban már az egyházi kereszténységben is szerepel, ki kell emelnünk, hogy az antik világnak igaza volt, amidőn nagy misztériumot látott a nemi élet megnyilatkozásában, még annak állati formájában is. Az antik világ, amely noha a szerelmet nem fogta föl magasabb formában, mint az érzéki mámor formájában, mindazonáltal teljes lélekkel mélyedt el annak titkába, átérezte az abban rejlő szertelen nagyságot, gazdagságot és harmóniát; isteni hatalomhoz hasonlót látott

benne, olyan mélységes és nagy élettényt, amely szent borzadással töltette el azt a naiv embert. Később az ember számára univerzális szellemi távlatok nyíltak meg és ezek magaslatáról azután joggal néz le az állati indulatra. Ez magyarázza a következő korszak aszkétikus jellegét. Mindazonáltal maradt az állati nemi indulat, mint ilven mélységes, hatalmas élettény az emberben és érvényesült az aszkéta hajlamot teremtő magasabb univerzális életkörrel szemben is. A középkor így az aszkézis és a kicsapongás végletei között vergődik^ De sajátságos komoly veszély előtt áll a modern ember is, aki megfosztotta ugyan az érzékit hitreitelmes dicsfényétől. éppen ezáltal teljesen eldurvult alapfölfogásában s mivel a szerves élettény maga ezáltal erejét és vonzását nem veszíti el, csábjainak profanálásával tehát oly védtelenné vált, mint aminő talán egy korszak embere se volt még és pedig éppen az ellentét csábiai következtében, amely együtt áll be az érzékiség és a. szellemiség fénylő, univerzális magaslatának tudatával. Az emberi érzéki nemi indulat ebben a viszonylatban tehát már nem puszta állati, de azzal a veszéllvel fenyeget, hogy levon, lecsábít az állati körbe; mert az az ellentét a vonzó, a csábító, hogy az a lény, mely minden csillagtengernél magasabb és nagyobb fényt ragyogtat, bár ha kevéssé életeleven formában is, mindazonáltal élete mélyeibe bepillantván, alsó alakkal szemben megsejti annak intenzív erőforrásait. melyek azután őt magukhoz levonják. Itt, mintegy a mocsárban tükröződik vissza az egek sugara. Különösen a modern embernek kell tehát óvakodnia attól, hogy bele ne süppedjen ebbe a mocsárba. A modern irodalom egészen nyíltan ebben a körben mozog. Zola, D'Annunzió, Arcübasev regényei ezt az érzéki mámort tükröztetik. Ez azonban történelmileg csak azt igazolja, hogy a modern ember immár nem elégszik meg azzal, hogy a szellemiséget hideg, sematikus távlatban tekintse át, hanem a szemlélet utolsó eleméig, az érzéki élet eleméig akar lehatolni és ott szemlélni a szelem titkát, a szerelem titkát, a világ titkát. Ez jogosult törekvés. De a jelzett veszélylyel szemben, hogy az állatiság mocsarában meg ne ragadjunk, abba bele ne süppedjünk, csak egy mód van: meg kell élénkítenünk a magasabb, a szellemi életköröket, úgy hogy azok vegyék át az uralmat és ne az állati. Óvakodnunk kell attól.

hogy az alsó körben pazaroljuk el azokat a drága erőket, mert hasonlíthatatlanul, végtelenül nagyobb élvezetet nyújtanak ugyanazok az erők, ha magas körben vagyunk képesek azokat alkalmazni.

Forduljunk tehát ama magasabb, ama ideálisabb körhöz!

Az ideális szerelemnek az a sajátszerű vonása, hogy az egyéni tudat formájában pontosítja össze teljes intenzitását, teljes erejét. Az emberi szellemi tudat ugyanis sokkal tágasabb körben mozog, mint a pusztán egyéni funkciók köre. Ez a tágasabb kör a logikai és matematikai tudat formájában mutatkozik, melyben az egyéniség korlátain túl, azok fölé emelkedik, nemcsak minden tér és idő fölé, hanem mintegy nagy távlatból, már áttekintjük a szellemek összességét is.

Amint Prometeusz a Kaukázus magaslatán, mi is, lelánegyéni belvilágunkba, betekinthetünk ugyan matematikai és logikai tétellel minden szellem egyéni funkciókörébe, mert ennek minden törvényéről tudiuk, hogy az érvényes. Ha ráeszméminden gondolkodó lény számára lünk annak jelentőségére, amit itt állítottunk, hogy szemléletben a szellemek óceánját tekintettük tisztán áll előttünk, hogy eleve ki van zárva oly intelligenciának a létezése, melynek látóköre teljesein el volna zárva a mi belvilágunktól. Ezt a szemléletet mi intelligibilis megkülönböztetve szemléletnek nevezzük. az intellekszemlélettől, amely a képek világának végtelensétuális gét" jelenti, amely az egyénben végtelen gazdagságában és harmóniájában van adva. Ez a legmagasabb szemlélődés azonban rendszerint élettelen és csak félig tudatos. Hogy ez a szellemi élet a fejlődés során lehetőleg teljesen tudatossá váljék, a szellemi élettevékenységet az egyénre pontosítiuk össze. Az ideális szerelemnek az a sajátsága, hogy minden fényét, minden dicsőségét egyetlen egvénre rolja, rája összpontosítja. Ez az egyén azonban nem közömbös, hanem csak egy bizonyos egyén az, aki szerelmének alkalmas tárgya.

Hogy ezt megérthessük, tágasabb szemléleti körbe kell emelkednünk, mert a tágasabb, a magasabb szemléleti kör egyúttal az alacsonyabbnak ismereti formája. Az alacsonyabb kört csak a magasabb körnek világításában érthetjük meg, csak abban válik tudatossá. Az önismeretnek tökélve tehát csak ott ragyog, ahol mi fölemelkedünk az egyéniség fölötti isteni körbe. Mint már ismételten hangoztattam, mi nem valami misztikus istenségről szólunk, midőn o szavakat: szellem, az anyag, isten stb. használjuk, számunkra mert mindezek a kifejezések bizonyos szemléletekkel összekötve, még pedig oly szemléletekkel, melvek minden ember belvilágában kimutathatók, mint tapasztalati tények. Olv szemléletek ezek. melyek mindnyájunkkal közösek. szellemi világosságában amelvek végtelen életünk nagv el, melyek tehát mindenek lehetnek a világon, terülnek csak rejtelmesek, okkultak nem. Ennek a legmagasabb világosságnak nagy perspektívái alkotják a belső mennyországot, az ember istenségét. Tehát a tágasabb körbe átlépve, a szellemek egyetemét, mint valami nagv úgy szemléliük sugárkört, amelyben minden egyes szellemiség hasonló szivárvány egyik színárnyalatához. Amit mi É n-nek mondunk. az nem egyéb, mint sajátszerű ütem, saiátszerű ritmus, sajátszerű őshangulat, nem pedig valami tárgy, ami akár egy koponyába, akár valami fantomba van Mino gyermekies, durva fölfogás minden ilvesmi; csak az önismeret teljes hiányát mutatja. A szellemiségnek ez hangulata, ez az egyéni ritmusa, amely a minden nagynál nagyobbá, a végtelenbe vezet, amely minden egyénben sajátszerű hangulat, sajátszerű színezet formájában jelenik meg, mind egyetlen kört alkot, a szellemiség sugárkörét, melyet a a mennyei bölcsesség sugárkörének, a világosság kincsestárának nevez.

De valamint az érzéki világosság bizonyos áttekinthető, számban ki nem meríthető színárnyalati kört alkot, úgy itt is, a szellemi, az egyéni hangulatok köre. Itt az objektív, a tárgyi valóság felé hajló indulat és a lelkület a vörös színhez hasonló, míg az a hajlam, amely az egyetemes, az univerzális felé tör, a kék színhez, vagy a violához hasonló. Ezzel azonban távolról sem merítettük ki a szellemi egyének Oly körrel van egyetemének tagoltságát, tehát dolgunk, amelynek színei egymást kiegészítik. Valamint a kiegészínek az érzéki tüneményben, a szítő szivárványszínek sorában, úgy szerepelnek a szellemek nagy körében is ilyen kiegészítő hangulatok. A szomszéd. egvmást a rokon. hiasonló testvérhangulatokkal való ugvan összeforrás kibővíti a mi szellemi tudatunk körét, de magasabb körbe akkor emelkedünk – mert a szellemvilág teljes, végtelen gazdagsága csak ott tárul föl előttünk –, ha a poláris ellentétben, a legszélsőbb ellentétes színezetben, mintegy saját hangulatunk kiegészítését, saját harmóniánk összhangzó hangiát megtaláljuk. Hogy eljussunk ahhoz egyéni alakhoz. az amely a legtávolabbnak látszik esni tőlünk. kénytelenek mintegy átszárnyalni а szellemek egvetemén. szemügyre venni minden alakját, a nagy egységet mintegy oly látomány merül fölvillantani és ezzel föl előttünk, amely valóban isteni, és az isteni tökélynek sejtését egyéni formában képviseli. Az eszményi szerelem érzésében mintegy mennyei szárnyakkal szárnyalunk át a szellemek mén és saját szellemi életünk legmélyebb titkát és a mindenmegoldását seitiük. amidőn titkának **az** ellentétben visszatükröződünk és benne egyúttal bizonyos formában szellemek egyetemét, az isteni életet magát élvezzük.

Ez tehát az ideális szerelem varázsa. A szerelem olyan körökbe visz föl, ahol minden titok magasztos érzés formájában nyílik meg számunkra. Ezt sejti a lélek, amidőn az ideális szerelemben a legbecsesebbet látja, midőn a poláris ellentét ben lángra gyúlná látszik számára mindaz, ami szürke ködhomály a mindennapi tudat számára. Látjuk tehát, hogy ebbe a belső mennyországba, ebbe a nagy misztériumba legegyenesebben, hogy úgy mondjam legközvetlenebbül, az érzés formájában, éppen a szerelem vezeti be a szellemi öntudatra ébredő embert. Az ideális szerelemnek tehát nemcsak egyéni, de egyúttal nagy kulturális jelentősége van, mint erkölcsnemesítő tényezőnek, mely egyúttal előkészíti a megismerés vallását is.

Eddig a múltnak és a jelennek szerelmi életében különféle nagy veszély mutatkozott. Nagyobb veszély azonban annál a veszélynél, amely az érzékiségbe való elsüppedéssel fenyeget, a családi egoizmus veszélye. A múlt embere és a jelen embere ugyanis, amidőn az állati öntudatra összpontosítja egész erejét, külső javak szerzésében, sőt hatalmi körök kitágításában látja a célját. Ezt legsikeresebben úgy viszi véghez, ha nem saját személye nevében teszi, hanem a családot használja föl ürügyül. A hatalmas milliárdos, a plutokrata, aki hidegyérrel, lelketlen számítással áldozza föl tömegesen az emberi életeket, akár valami ázsiai hódító, a hatalmas államfő vagy uralkodó, aki embertömegeket mozgósít tömeggyilkosságra, egyaránt azt hangoztatia, hogy nem ő számára szükséges a nagy hatalom megszerzése, hanem: ..a családom számára, házam tekintélye és dicsősége érdekében elkerülhetetlen". Az egyes ember tehát úgy a múltban, mint a jelenben, családi önzése alapján oly cselekedetekre vetemedik, melyekre nagy valószínűséggel alig vetemedett volna, ha csak az ő egyéniségéről lett volna szó. Ilyformán tehát a családi önzés az a nagy gát, az a nagy átok, amely az egész emberiséget vészesen sújtja, ördögi fegyver ez az állatember kezében. Ámde látjuk, hogy egészen más színt ölt ez a nemi viszony, ha mi az ideális gondolkozású ember szempontjából tekintjük, annak az embernek szempontjából, akinek bensejében mennyországok villannak föl, aki mennvei sugárként öntudatos, aki öntudatában a világok fölött lebeg, akinek magas missziója az, hogy ily isteni sugárként fölszabadítsa a sötétségből és a végtelen nyomorból embertársait; de hogy ezt megtehesse, szükséges, hogy intenzív színben, hogy teljes pompájában ragyogjon előtte ez a belső mennyország s amint látjuk, erre nincs alkalmasabb eszköz az ideális szerelemnél, így éppen az ideális szerelemből kovácsoljuk majd azt a fegyvert, amely kiküzdi az ideális jövőt, a szabad emberiség jövőjét.

Ehhez önfeláldozásra van szükségünk. De az ember méltán kérdi: miért áldozzam föl magamat<sup>1</sup>? Egy külső mennyországban nem várhatunk többé jutalmat. Azokra a kincsekre kell tehát utalnunk, melyek belvilágunkban fénylenek, melyeket annál inkább ragyogtatunk, minél nagyobb áldozatra vagyunk készek, minél inkább mélyedünk el embertársaink lelkületébe és élünk abban a szent közösségben, amely a belső mennyország és az isteni élet. Ez az a világosság, mely nemcsak tér és idő fölött lebeg, de a szellemek mindensége fölött

is, mint azok ősegysége és amelyben a sors minden hatalma és a halál fölé emelkedtünk. Ebben, a fényben él a jövő hőse, aki képes lesz eszméjének mártír ja is lenni, midőn az ember istenségét hangoztatja, amidőn embertársaiban ama belső mennyországot ébreszti.

Kell, hogy képesek legyünk minden áldozatkészségre. Erre az eszközt éppen az ideális szerelem nyújtja. A szerelmesek ennélfogva arra vannak hivatva, hogy egymásban meggyújtva ezt az isteni világosságot, a harcban erőt kölcsönözzenek egymásnak, hogy küzdőtársak legyenek és mint küzdőtársak, ne kétszeres, de százszoros hatalommal törjenek a régi világra és ellent tudjanak állani minden fenyegetésnek, minden veszélynek, mint hősök és mártírok. Ilyen párokra van szükségünk és ilyenekké fogja fölavatni a szielle raileg öntudatra ébredt emberiség épp a szerelem hőseit.

A trubadúrokból, a szerelem vitézeiből, a szent Grál lovagjaiból, férfiből is, nőből is egyaránt, ilyen küzdő társakat és hősöket akarunk nevelni, akik érzik saját belsejükben azt a szellemi fölényt, azt a belső mennyországot, azt a végtelen gyönyört, amelynek mámora csakis a szerelemben nyilvánulhat teljes elevenségében és akik képesek lesznek ennek erejével, a világosság teljes hatalmával közreműködni a világfölszabadításért folyó nagy küzdelemben.



# **JEGYZETEK**

1.

# Schmitt Jenő Henrik kulturális jelentősége.

<sup>1</sup> V. Ö Н von Samson-Himmelstjerna: Anti-Tolstoi (Berlin. 1902) című munkájával, melyben úgy állítia be a ..Firma Tolstoi-Schmitt"-et. mint pathologiai esetet. "Geht es so weiter. SO großen Irrenhause" Europa zu einem (113.old.). Mint államférfiúi természetesen az gondolat rettenti meg·. hogy minden kormánya uralkodás lehetetlenné válik, mihelyt emberek "végtelen az lényeknek képzelik" magukat és úgy járnak e földön, mint istenek.

<sup>2</sup> V. ö. *Dr. Schmitt Jenő sajtópere*. Az állam az igazság Ítélő-

széke előtt. Budapest, 1897. Robicsek Zsigmond könyvkereskedése.

<sup>3</sup> Életrajza, melyet – Tolsztoj, Nietzsche, Ibsen – című elő-adásai elé írtam, teljes képet ad fejlődéséről, küzdelmeiről és munkásságáról.

<sup>4</sup> V. ö. Ursprung der Philosophie című fejezettel a Kritik der Philosophie című munkájában. 1–38. old. (Leipzig, 1908. Fritz

Eckhardt-Verlag.)

- <sup>5</sup> Wie ist Naturerkenntnis möglich? U. o. 38–64. old. Ebben a feiezetben nemcsak természetismerés alapvető a és önismeres összezavart módszereit választja szét, de rámutat egyben alapvető "szubjektív" filozófiai fogalmak eredetére is, mint aminők "phaenomenon" "objektiv", a "noumenon" és a "illúzió" az fogalmai, amelyek oly sok zavart okoztak az emberiség szellemi fejlődésének történetében.
- <sup>6</sup> V. ö. *Gnostische Vorträge*. Erster Jahrgang, 1912–13. Berlin. *Bergson*, sein Weltruhm. I–II. 100–101. old.
- <sup>7</sup> Der című munkájában Idealstaat Schmitt összefoglaló társadalmi utópiák történelméről. E műve "Kulturpronyújt der Gegenwart" sorozatos vállalat VIII. kötete. Berlin. Verlag Johannes Rade.

- <sup>8</sup> V. ö. Georg Lasson: Thema und Methode der logie. Bevezetés Hegel "Phänomenologie des Geistes" C. művének kiadásához. (Philosophische Bibliothek. Band 114. Leip-Továbbá Schmitt Hegelről szóló művével, zig. 1907.) úgyszintén a Gnosis IL kötetében, 347–361. old. Hegel, valamint a Krit. d. Phil. 438–473. Hegel. Das All als dialektische Entwicklung old. das Geheimnis der Kategorien.
- Marx se Engels nem voltak tulajdonképpen hívei a bölcseleti materializmusnak. filozófiai álláspontjuk egy nem tisztázott szenzualizmus volt hegeli dialektikával átitatva. Ludwig Rüchner Engelshez filozófiájáról pl. nagyon elítélőleg nyilatkozik Marx (Briefwechsel zwischen Friedrich leveleiben. Engels Marx 1844-1883. IV. köt.. 110–111. old.) Engels. Ludwig Feuerbach der klassischen deutschen Philosophie der Ausgang című materialista munkáiában erős kritikát gyakorol a mechanisztikus filozófiai gondolkodás felett. (Dritte Auflage, Stuttgart 1903. Ugvancsak Engels egy másik könyvében, Herrn Eugen Dühold.) éppenséggel kemény rings Umwälzung der Wissenschaft. harcot Dühring konzekvens filozófiai materializmusával vív S annak és időelméletével mathematikai felfogásával. zórius térés Uiabban Max Adler próbálkozott meg azzal, hogy a munkásság gondolatvilágában szétválassza a történelem marxista magyarázását, történelmi materializmust а filozófiai materializmussal való összeés Engels zavarástól Marx filozófiai felfogását Mach-iéle igyekszik kapcsolatba állásponttal hozni. (Marxistische *Probleme.* Stuttgart, 1913. Verl. Dietz.)
- V. ö. Karl Marx: Zur Kritik der politischen Ökonomie. Stuttgart, 1907. Verl. Dietz. LV. old. Engels pedig így fejezi ki magát: Die Dialektik ist aber weiter nichts als die Wissenschaft von den allgemeinen Bewegungs- und Entwicklungsgesetzen der Natur, der Menschengesellschaft und des Denkens. (Anti-Dühring, 144. old.)
- Az egész vita megjelent a "Religion des Geistes" 1896. évi
  számában, Tolsztojnak Schmitthez intézett levele pedig 2-ik számban.
- <sup>12</sup> V. ö. Schmitt: Neue Horizonte. Leo Tolstoi Ideen über die Trennung von Kirche und Staat. Otto Wigand, Leipzig Verl. 1907. Weg zur sozialen Be-58–60. old. – Továbbá: Leo *Tolstoi*: Derfreiung. Herausgegeben von Dr. E. H. Schmitt. Verl. Wunder, Berlin. Ugyancsak Tolstoi: An die Arbeiter. (Verl. Diederichs, 1911.) Pierre Kropotkine: La conquête du pain. Paris, P.-V. 1904). Tobábbá ugyancsak tőle: Fields, Factories and Workshops. (Thomas Nelson & Sons, London.)
- A filozófiai gondolkozás összes problémáit a Kritik der Philosophie című munkájában részletesen tárgyalja. Művének első része alapvető, a második történelmi.
  - <sup>19</sup> V. ö. Tolsztojról írott munkájában: Tolstojs Kritik des Kul-

388-426. old. der Kunst. Továbbá Ibsenről szóló turniveaus alapvető részével: Grundgedanken zu einer neuen Ästhetik – 144 old. Wie die Kunst die Menschen veredelt.

### П.

#### Művészet.

- ö. Schmitt. Ibsen als Prophet. 35-40. old. Antiker und Symbolismus. 41-48 Zusammenhangr moderner old. der primitiven Schönheitsformen mit den höher entfalteten. 63-80 old. Ethnologie und Ästhetik oder über die Volksseele.
  - V. ö. Schmitt, i. m. 89–100. old. Wie Kulturen absterben.
- <sup>3</sup> V. ö. Schmitt, i. m. 101–107. old. Sittlich-religiöse Mission der Kunst. Továbbá Tolsztojról szóló művében 403. old. Die Frage der Kunst als kulturelle Frage.
- <sup>4</sup> V. Schmitt. Leo Tolstoi 407 Ö sth old Die Kunst als des Standesdünkels 408 old Geschlechtliche Brutstätte Demora-412. lisation Standesdünkel. old. Niedrigkeit durch Ideale moderner Kunst. és 413. old. Moderne Gemütsverrohung durch Kunstein flüsee.

#### Ш

#### Etikai élet.

- <sup>1</sup> V. ö. Eduard v. Hartmann, Die Weltanschauung der modernen Physik. Verl. H. Haacke Bad-Sachsen, 1909.
- Einführung in Clemens Schaefer. die Maxwellsche Theorie Elektrizität und des Magnetismus. Verl Teubner. 1908 146-149-154. Reflexion old. Theorie der und Brechung elektromagnetischer Wellen Isolatoren. – H. Poincaré, Die Maxwellian sche Theorie, Verl. Barth, Leipzig, 1909. Gustav Le Bon, L'évolution de la matière. Paris, 1907. Ezekből a munkákból a fizikai kérdések állásáról tájékozódást szerezhet bárki magának. Különösen Ed v Hartmann híres munkája és Poincaré műve aiánlható. Schaefer művének megértéséhez már felsőbb matematikai ismeretek szükségesek.
- <sup>2</sup> V. ö. *Schmitt, Leo Tolstoi* stb. 331. old. Die Vernunft als Gesetz sittlicher Freiheit,
- $^3$  V. ö. *Schmitt, i. m.* 219. old. Die Niedrigkeit des kulturellen Niveaus der Theologie.
- <sup>4</sup> V. ö. *Schmitt, i. m.* 231. old. Die Niedrigkeit des kulturellen Niveaus moderner Wissenschaft.

# IV.

### Szerelem.

- <sup>1</sup> V. ö. Schmitt, Die Kulturbedingungen der christlichen Dogmen, VI. fej. Konstantin, der Gründer der Staatskirchen. 98. old. Verfolgung der Gnostiker.
- <sup>2</sup> V. ö. Schmitt, Gnosis. I. kötet. 137. old. Der Gegensatz von Gnosis u. Kirche. 548. old. Der Manicheismus. II. kötet, 645. old. Ketzerei und Kirche.
- <sup>3</sup> V. ö. Schmitt, i. m. I. kötet. 427. old. Valentinus. - Die Syzygien oder Äonen-Ehen. Α Gnosis-nak ebben а feiezetében fejti ki Schmitt a szellemi élet polaritásáról szóló tanát, kapcsolatban a régi gnosztikusok csodás megismerésével.
- <sup>4</sup> V. AÖ. Maeterlinck. virágok intelligenciája. Világkönyvtár kiadásában. - R. H. Francé. A növénvek érzéki és szerelmi élete. Athenaeum kiadása. 1913. – W. Bölsche. Das Liebesleben in der Natur. I-III. kötet. Diederisch-Leipzig, 1903. Remy Gourmont, A szerelem fizikája. 1912. Révai-kiadás.

# FÜGGELÉK

- Dr Schmitt Jenő Henrik három előadása: Tolsztoi. Nietzsche. Ibsen Αz előszót és Schmitt J Н életraizát írta Migrav Jó-Budapest, 1911. Ára 2 korona. "Népszavad-Kapható könyvkereskedésben: Budapest, VII., Erzsébet-körút 35.
- E. H. Schmitt: Die Gnosis. Grundlagen der Weltanschauung einer edleren Kultur.
- I.: Die Gnosis des Altertums. Félperg. Mk. 14.-
- II: Die Gnosis des Mittelalters und der Neuzeit. Félperg. Ä£k. 14.— Kiadta: E. Diederichs, Jena.
- (Gödöllő) Nagy Sándor könyvismertetéséből: "Nincs egy alig érezromboló vihara emberiség felett hető lehelete. vagv az vonult századoknak. melveket hozott volna legbámulatone sabb összhangba."

"Ha lelked őszintén kutat, ha valóban áhítozik arra, "innét" ha elodázhatatlan vágy megértsen valamit S sarkal, legyenek csupán a reggeli és estéli hogy napjaid ne fogmosás közötti időszakok. melyeket nyűgös foglalkozás, ásítozó vagy unalom. vagv megélhetés után való haisza tölt be. hanem a egy olyan öntudatos forgás, mint napé vagy földé, törvénveket ismerve és betartva melvek igazi forognak, találni - "Gnosis"-t. (Huszadik Század. akkor m≪g fogod a IV. évf., 5. szám.)

Kritik der Philosophie vom Standpunkt der intuitíven Erkenntnis. Mk. 8.50. Kiadta: Fritz Eckardt.

és ..Legfőbb érdeme – éppen ezért az emberiség feilődésének történelmében korszakalkotó hogy kimutatja -, filozófiai gondolkodás eredetét S felfedi azon nagy alaptévedéseket, amelyekből a filozófusok kiindultak és kiindulnak s így végső eredményük szükségképen vagy fogalmak költészete, vagy a tudás csődie."

"Akik ismerettani kérdésekkel behatóbban foglalkoznak, sok gyönyörűséget és értéket fognak találni Schmitt könyveben." (Népművelés. 1910 V/28.)

"Akik ismerik mai kor iránvát. azok tudiák. hogy idealizmus monizmus korunk legégetőbb kérdései közé а tartoznak. Ezen kérdések legszerencsésebb megoldási egvik kísérletének és kérdések tisztázásához értékes adaegyúttal e léknak kell tekintenünk E. H. Schmitt igazán figvelemre méltó mindenkinek művét." (Zeitschrift für aiánlható Philosophie und philosophische Kritik.)

Leo Tolstoi und seine Bedeutung für unsere Kultur. Kötve Mk. 6.-Kiadta: Eugen Diederichs, Jena.

Tolsztoj Leónak a szerzőhöz intézett leveleiből: "...lehetetlen jobban, pontosabban és világosabban a világnézetemet kifejteni".

Egy második levélből (1902)szeptember 2.): "Mindenben igaza de nem is lehet máskép, mert mindkettőnknek van, világnézete önt is ugyanaz eszme lelkesíti. ugyanaz S az bizonvítéka könvve. legiobb ennek az ön szép amelvet örömmel és megelégedéssel olvastam." telies Friedrieh Nietzsche der Grenzscheide zweier Weltalter. Mk. Kiadta: E. Diederichs, Jena.

Johannes, Schlaf: "Ez talán a legiobb Nietzsche-monografia. összehasonlíthatatlan Korunk legnehezebb kultúrkérdéseit világossággal, tárgyilagossággal és nagy alapossággal tárleglényegesebb pontokat azokat gyalja: veszi szemügyre, szokatlan tegeti. boncolia elevenséggel és szemléltető módon... Ibsen als Prophet. Grundgedanken einer neuen Aesthetik. ZU perg. Mk. 7.50. Kiadta: Fritz Eckardt, Leipzig.

"Méltán Adalbert Luntowski: sorakozik Schmitt Nietzschéről és Tolsztoiról írott könyveihez ez az Ibsenről szóló műve is. Azt mondhatjuk, hogy nagyobb szellem még lénett harctérre. három próféta világnézetét aki egyenrangnian megértette tárgyilagosan fejtegette volna. Ez könvv és valóságos tengere a gondolatoknak... (Volkserzieher. 1909, 11. ss.)

Die Kulturbedingungen der christlichen Dogmen und unsere Zeit. Mk. 4.– Kiadta: E. Diederichs.

"A marxista történelmi fölfogás álláspontjáról egy szellemes, eredeti gyönyörű stílusú könyvet irt E. H. Schmitt..." *(Grenzbote.)* 

"Ami élességét illeti, igazán könyv hagy kívánni nem valót Mint ielentős tényt kell állapíta maga után. egv meg hogy ez az ember igaz szívvel meg merte tenni, hogy a kereszténység szemének hályogát megoperálja...,

....mint úikor hajnalhasadását, úgy üdvözöliük egy könvvét...' metaphisische Schmitt (Neue Rundschau.) der Idealstaat VIII. kötete ..der Kulturprobleme der Gegenwart" című sorozatos vállalatnak. Mk. 3.-. Kiadta: Joh. Rade, Berlin.

"Amennyiben állam-utóniáknak hosszú sorát. az Plató államától egész Henry George megváltó ideáiáig áttekinthető rövidséggel Schmitt könvvét. tárgvalia. B. Н mint egv régen üdvözölhetiük." (Sozialistische Monatshefte, várt munkát. úgv 1905. 2. H.)

Zugleich Religionslehre fiir die Jugend. ein Leben Jesu und Einführung in die Erkenntnis für jedermann. Mk. 4.-Fritz Eckardt.

"Elsőrendű pedagógiai munka. Ideális írás a gyermekek számára. A német széppróza remeke." (Pester Llovd.)

Das Geheimnis der Hegelischen Dialektik. Mk. 3 60 Kiadta: Н Haacke. (1888-ban a "Philosophische Gesellschaft Berlin" által kitüntetve).

Die Religion des Geistes. Folyóirat. 3 kötet. (Elfogyott.)

Die Gottheit Christi im Geiste des modernen Menschen. Kiadta: Alfred Jansen, Leipzig. (Elfogyott.)

Christus Bekenntnis eines Ungläubigen. Kiadta: Volkserzieher-Verlag Wilhelm Schwaner, Berlin-Schlachtensee.

Religion und Kultur. Flugschriften des Giordano Bruno-Bundes.

1. szám. Kiadta: "Renaissance". (Otto Lehmann), 1904.

Heródes, oder gegen wen ist die Umsturzvorlage gerichtet? Ein Denkmal der Reaktion des XIX. Jahrhunderts. Kiadta: Alfred Jansen, Leipzig.

Dr. Schmitt Jenő sajtópere. Budapest, 1897. Robicsek Zs. könyvkereskedése. (Elfogyott.)

Das Geheimnis Christi. Kiadta A. Jansen, Leipzig. (Elfogyott.)

Neue Horizonte. Leo Tolstoi: Ideen über die Trennung von Kirche und Staat. Mk. 1.20. Kiadta: O. Wiegand, Leipzig.

Heinrich Ibsen als psychologischer Sophist. 1889. (Elfogyott.)

Michelet und das Geheimnis der Hegeüschen Dialektik. (Elfogvott.)

Moderne und antike Schicksalstragödie. (Elfogvott.)

Mammon und Belial. (Elfogyott.)

## Flugschriften der Gemeinschaft der Gnostiker:

- Die positiv-wissenschaftliche Weltanschauung der Zukunft Berlin, 1909.
- Was ist Gnosis? Berlin, 1912.

Gnostische Vorträge. 1912/13. évről. 12 füzet. Tartalma:

- 1. Shakespeare: Romeo und Julia. Der Sturm.
- 2. Über Naturerkenntnis, Kraftzentrensysteme, Strahlungen, Urelemente des Bewußtseins und der Welt.
- 3. Protoplasma und Nervenphänomene, Wesen der Sinnes\* qualität.
- 4. Seele und Geist.
- 5. Madách: Die Tragödie des Menschen. I.

- 6. Madách: Die Tragödie des Menschen. II.
- 7. Monismus und Gnosis.
- 8. Don Juan. I.
- 9 Don Juan II.
- 10. Shakespeare: Hamlet.
- 11. Bergson, sein Weltruhm. I.
- 12. Bergson, sein Weltruhm. II.

Gnostische Vorträge. 1913/14. évről:

- 1. Tolstoi: Göttliches und Menschliches. I.
- 2. Tolstoi: Göttliches und Menschliches. II.
- 3. E. Th. Amadeus Hoffmann: Elixiere des Teufels. 1.
- 4. E. Th. Amadeus Hoffmann: Elixiere des Teufels. II.
- 5. Die Erklärung der Zweckmäßigkeit der organischen Natur.

Kiadta: Paul Glaesner, Berlin-Steglitz, Mariendorfer-Str. 4/a.

# **TARTALOM**

| Előszó                                        | 7  |
|-----------------------------------------------|----|
| Schmitt kulturális jelentősége                | 13 |
| Művészet                                      | 41 |
| Etikai élet                                   | 55 |
| Szerelem                                      |    |
| Jegyzetek                                     | 91 |
| Függelék: Schmitt J. H. dr. műveinek jegyzéke |    |

A Világosság könyvnyomda rt. nyomása. A Táltos kiadóvállalat rt. kiadása, Budapest.